


 

ՀՀ ԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԱԶԳԱՅԻՆ ԱԿԱԴԵՄԻԱ 

ԱՐԵՒԵԼԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ԻՆՍՏԻՏՈՒՏ 

 

 

 

ԱՐԹՈՒՐ ՄԱԹԵՒՈՍՅԱՆ 
 

 

ԱԿՆԱՐԿ  

ՔՐԻՍՏՈՆԵԱԿԱՆ ԲԱՐՈՅԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ 
 

 

 

Артур Матевосян 
 

Очерк христианской этики 
 

 

 

Arthur Matevosyan 
 

An Outline of Christian Ethics 
 

 

 

Ե ր ե ւ ա ն   Е р е в а н   Y e r e v a n 

2 0 2 5 

 



2 
 

ՀՏԴ 27։17 

ԳՄԴ 86.37+87.7 

Մ 151 
 

Տպագրվում է ՀՀ ԳԱԱ Արեւելագիտության ինստիտուտի գիտական 

խորհրդի որոշմամբ 

Տպագրման մեկենասները «ԳԱՌՆԻ ԻՆՎԵՍՏ» ՈՒՎԿ աշխատակիցներն են 
 

Մ 151      ՄԱԹԵՒՈՍՅԱՆ ԱՐԹՈՒՐ  

Ակնարկ քրիստոնեական բարոյագիտության / Ա. Մաթեւոսյան; 

Խմբագիր՝ Ա. Հակոբյան.- Եր.: ՀՀ ԳԱԱ «Գիտություն» հրատա-

րակչություն, 2025.- 256 էջ: 
 

Բարոյական օրենքը Բարձրյալի կամքի արտահայտությունն է, որը 

սահմանում է, թե ինչն է թույլատրված մարդուն, իսկ ինչը՝ արգելված: Սա 

պարզապես կանոնների շարք չէ, այլ Աստծո եւ մարդու հարաբերություն-

ների հիմնարար սկզբունք, որը խարսխված է հոգեւոր կատարելության 

ցանկության վրա: Այս պատվիրանների խախտումն առաջացնում է ոչ 

միայն երկրային հետեւանքներ, այլեւ աստվածային դատապարտություն 

հանդերձյալ կյանքում: Աստծո Օրենքը հոգեւոր համակարգ է, որն ուղղ-

ված է մարդու եւ Աստծո միջեւ ներդաշնակությանը հասնելուն ու արդար 

հասարակություն ստեղծելուն: Նրա պահպանումը Տիրոջ հանդեպ հավա-

տի, հնազանդության ու սիրո արտահայտություն է: Այս գիտա-հանրա-

մատչելի աշխատության նպատակն է՝ ներկայացնել քրիստոնեական բա-

րոյագիտության հիմնական սկզբունքները արդի մարդու գիտակցությա-

նը հասանելի ձեւով՝ չվնասելով նրա հավերժական եւ անանցանելի էու-

թյունը: Այն որոշ իմաստով շարունակությունն է հեղինակի՝ նախորդ տա-

րի լույս տեսած «Քրիստոնեությունը՝ ինչպես որ այն է» աշխատության ու 

կարող է հետաքրքրել թէ՛ կրոնի պատմության մասնագետներին, թէ՛ հա-

յագետների, արեւելագետների եւ ընթերցողների ամենալայն շրջանակին: 
 

ՀՏԴ 27։17 

ԳՄԴ 86.37+87.7 

ISBN 978-5-8080-1591-3 

DOI: 10.54503/978-5-8080-1591-3 
 

© Արթուր Մաթեւոսյան, 2025  



3 
 

 

Ա Ռ Ա Ջ Ա Բ Ա Ն 
 

Քրիստոնեությունը ճանապարհ է, որը տանում է դեպի հավի-

տենական կյանք Երկնքի Արքայությունում: Դա երանության եւ 

ներդաշնակության վիճակ է, որում մենք մոտ ենք Աստծուն: Սա 

պարզապես երկրային գոյության շարունակություն չէ, այլ կյանքի 

ավելի բարձր գոյաբանական մակարդակ, որտեղ չկա տառապանք, 

վիշտ ու կորուստ: Հավատը ցույց է տալիս, որ Երկնքի Արքայու-

թյունը հոգեւոր ոլորտ է, որում մենք կարող ենք միասնություն զգալ 

Աստծո հետ: Այստեղ չկա ժամանակ, եւ բոլորն ապրում են Սուրբ 

Հոգու շնորհի մեկ հոսքի մեջ: Հոգիները, ովքեր Երկնային Արքայու-

թյունում են, փոխադարձ սեր ու աջակցություն են զգում: Թափան-

ցիկ, լույսով լի, նրանք կիսվում են իմաստությամբ եւ ոգեշնչում մի-

մյանց՝ բարիք գործելու: Երկնքի Արքայությունը խորհրդանշում է 

նաեւ վերադարձ դեպի ակունքը, դեպի այն, ինչ իսկապես կարեւոր 

է՝ դեպի Աստված ու հավիտենական կյանք: Եւ չնայած դեպի այս 

Թագավորություն տանող ճանապարհը կարող է դժվար լինել, հա-

վատն ու բարի գործերը օգնում են մեզ՝ ավելի մոտենալու դրան 

արդեն այստեղ՝ Երկրի վրա: Ակնկալելով հավիտենական կյանքը 

Երկնքի Արքայությունում՝ մենք սովորում ենք գնահատել յուրա-

քանչյուր պահը, յուրաքանչյուր հարաբերություն, քանի որ դրանք 

հիմք են դառնում մեր հոգեւոր ժառանգության համար: Այդ հավա-

տը մեզ ուժ է տալիս՝ հաղթահարելու դժվարությունները եւ ձգտե-

լու դեպի լավագույնը՝ հույսն ու սերը պահելով մեր սրտերում: 

Հավիտենական կյանքը պարզապես անմահություն չէ, այլ Հի-

սուս Քրիստոսի խորին եւ անընդհատ խորացող ճանաչումը: «Հա-

վիտենական կյանքը այս է. որ ճանաչեն Քեզ միակ ճշմարիտ Աստ-

ված, նաեւ Հիսուս Քրիստոսին, որ Դու ուղարկեցիր» (Հովհ. 17.3) 



4 
 

Սա Նրա անձի ճանաչումն է ոչ միայն որպես պատմական անձի, 

այլեւ որպես կենդանի Աստծո, որը ներկա է հավատացյալի կյան-

քում: Սա ներթափանցում է Նրա առաքելության էության մեջ, Նրա 

բարեգործությունների գիտակցումն է, որը ոչ միայն անցյալում է, 

այլեւ անընդհատ հեղվում է հավատացյալների վրա, եւ, վերջապես, 

սա երկնային, հավերժական երանության մասին խորհրդածու-

թյունն է, որին արժանանալու են բարեպաշտ ու աստվածասեր 

մարդիկ: «Ինչ որ աչքը չտեսավ, եւ ականջը չլսեց, եւ մարդու սիրտը 

չընկավ, Աստված այն պատրաստեց իր սիրելիների համար» (Ա 

Կոր. 2.9)։  

Քրիստոնեական ողջ կյանքը, այսպիսով, մշտական ձգտում է 

անկման հետեւանքով կորցրած Աստծո պատկերի վերականգնման 

համար: Սա երկար գործընթաց է, որը պահանջում է ակտիվորեն 

պայքարել հին բնության դեմ՝ ձգտելով «մահացնել մարմնի գործե-

րը» (Հռոմ. 6.4): Սա պայքար է ոչ թե այլ մարդկանց դեմ, այլ սեփա-

կան մեղսական հակումների եւ անցյալից ժառանգած գայթակղու-

թյունների դեմ: Դրանց նկատմամբ հաղթանակը ձեռք է բերվում ոչ 

թե կամքի ուժով, այլ Սուրբ Հոգու շնորհով, որը հավատացյալ մար-

դուն ուժ է տալիս՝ արդար ապրելու եւ դիմակայելու չարին: Այս 

գործընթացի սկիզբը սկսվում է երկրի վրա, այս կյանքում, սակայն 

մենք չենք հասնում Աստծո կատարյալ պատկերին այս աշխարհում: 

Դա տեղի է ունենում աստիճանաբար, քայլ առ քայլ, փորձություն-

ների, դժվարությունների հաղթահարման եւ Աստծո օգնությանն ու 

աջակցությանը մշտապես դիմելու միջոցով: Այստեղ՝ երկրի վրա, 

մենք «ցանում ենք» հոգեւոր աշխարհում, իսկ հանդերձյալ կյան-

քում «կհնձենք» մեր ջանքերի պտուղները։ Կատարելությունը ձեռք 

է բերվում հավերժության մեջ, երբ մենք հայտնվում ենք Աստծո ա-

ռաջ կատարյալ, փոխակերպված կերպարով, որը ներկայացնում է 

Աստվածային սիրո, գեղեցկության եւ զորության ամբողջական 



5 
 

արտացոլումը: Սա է մեր ճանապարհի նպատակը, եւ հավիտենա-

կան կյանքը Աստծո անվերջ փառաբանումն ու գովքն է, Նրա հետ 

լիակատար միասնությունը: Այնտեղ վերանալու են մեր անկատա-

րությունները, եւ սերն ու ճշմարտությունը թագավորելու են հավի-

տյան: Ըստ ս. Գրիգոր Նազիանզացու՝ «Այստեղինը որեւէ արժեք 

չունեցող հող ու մոխիր է նրա համար, ով այս կյանքը փոխանակեց 

մեծ կյանքի հետ, երկրային կյանքը վեհագույն կյանքի հետ, անցո-

ղիկ կյանքը մշտական կյանքի հետ»1: 

Այսպիսով՝ Հիսուս Քրիստոսին ճանաչելը հոգեւոր աճի, Նրա 

կատարելությանն անընդհատ մոտեցման եւ մեր հոգու՝ Նրան 

նմանվելու շարունակական գործընթաց է: Դա մեր անձի հոգեւոր 

հիմքն է, անտեսանելի, բայց շոշափելի էությունը: Նա է իր մեջ 

կրում մարդկային բնության ամբողջությունը՝ գիտակցությունը, 

հույզերը, զգացմունքները, ինտուիցիան, բարոյական սկզբունքնե-

րը: Հոգու այս աննյութականությունը նրա հիմնական հատկու-

թյունն է: Այն չի ենթարկվում ֆիզիկա գիտության օրենքներին, չու-

նի զանգված, տեղ չի զբաղեցնում։ Նրա գոյությունը չի կարող ա-

պացուցվել կամ հերքվել գիտական փորձերով՝ մնալով բնազանցա-

կան դատողության ու հավատքի տիրույթում։ Բայց դա չի նվազեց-

նում այս գաղափարի գոյութենական կարեւորությունը մարդկանց 

համար: Քրիստոնեական տեսանկյունից հոգին կյանքի աղբյուրն է, 

մեր «ես»-ի բուն էությունը: Այն մեզ յուրահատուկ է դարձնում, ա-

ռանձնացնում է բոլորից, ձեւավորում մեր բնավորությունը, առաջ-

նորդում մեր գործողությունները եւ որոշում մեր ձգտումները: 

Հայտնությունն անմահություն է վերագրում հոգուն՝ ուսուցանելով, 

որ ֆիզիկական, նյութեղեն մարմնի մահից հետո այն շարունակում 

 
1 Симфония по творениям святителя Григория Богослова, Москва, 2008 с. 

207. 



6 
 

է գոյություն ունենալ այլ ձեւով, այսինքն՝ տեղափոխվելով հան-

դերձյալ աշխարհ: 

Հոգու նպատակը շատ ավելին է, քան պարզապես գոյություն 

ունենալը: Նա կոչված է՝ հայտնվելու Աստծո առջեւ, արտացոլելու 

Նրա աստվածային պատկերը՝ դառնալով մի տեսակ հայելի, որում 

պատկերվում է Նրա Անձը: Պողոս առաքյալը, խոսելով մարդու մեջ 

Աստծո նորոգված կերպարի մեջ արտացոլված Տիրոջ փառքի մա-

սին, նկատի ուներ հենց դա: Հասկանալը, որ հոգին աստվածային 

պարգեւ է, որը կարող է զարգանալ եւ կատարելագործվել, կարող 

է արմատապես փոխել մեր վերաբերմունքը կյանքի նկատմամբ: 

Մեր հոգեւոր էության գիտակցումը խրախուսում է մեզ՝ փնտրելու 

գոյության իմաստը: Սա ինքնաճանաչման եւ հավիտենական կյան-

քը գտնելու ճանապարհն է: Հենց սա է մարդկային հոգու գլխավոր 

նպատակը՝ դառնալ աստվածային սիրո եւ վեհության կենդանի 

վկայություն: 

Մարդկային հոգին սկզբնապես աստվածային մաքրության եւ 

կատարելության արտացոլումն էր: Արարչության ժամանակ մար-

դու հոգին ներկայացնում էր կատարյալ ներդաշնակություն՝ մաք-

րություն, իմաստություն եւ բարություն: Հին Կտակարանում (Բ 

Օրին. 32.4; Սաղմ. 91.16) մենք գտնում ենք աստվածային գեղեց-

կության եւ կատարելության հաստատում, որը ծառայում է որպես 

մարդկային հոգու սկզբնական վիճակի համանմանություն: Դա 

մատնանշում է Աստծո եւ մարդու միջեւ գոյաբանական խոր կապը, 

քանզի մարդը ստեղծված է Աստծո պատկերով ու նմանությամբ: 

Եթե նկատի ունենանք աստվածային հատկանիշները՝ ամենագի-

տությունը, ամենակարողությունը, հավերժությունը, սերը, արդա-

րությունը, ապա սաղմնային վիճակում այդ հատկությունները առ-

կա էին մարդու հոգում: Դրանք մարդու սկզբնական էության ան-

բաժանելի մասն էին: Ադամն անմիջականորեն մուտք ուներ դեպի 



7 
 

աստվածային շնորհը՝ ապրելով բնության եւ իր հետ ներդաշնակ 

կյանքով: Նրա կամքն ազատ էր, բայց ուղղված դեպի բարին, քանի 

որ չարը նրան անհայտ էր: 

Մարդու հոգու կյանքը դրախտում անկումից առաջ երանելի էր 

եւ զերծ տառապանքի նվազագույն նշույլից: Աստծո պատկերով ու 

նմանությամբ ստեղծված մարդկային հոգին անմիջական, անբա-

ժան հաղորդակցության մեջ էր Արարչի հետ: Շրջապատող աշխար-

հը աստվածային զորության եւ իմաստության դրսեւորումն էր: 

Չկար բաժանում «ես»-ի եւ «ինձ շրջապատող աշխարհի» միջեւ, 

կար միայն շարունակական, անքակտելի կապ, որը բոլոր գոյերին 

կապում էր միմյանց հետ: Նույնիսկ մարմինն ինքնին կատարյալ 

գործիք էր՝ լիովին ենթարկված հոգու կամքին։ Մարդը կարող էր 

ազատորեն ուսումնասիրել աշխարհը, զարգացնել իր կարողու-

թյունները, հոգեպես աճել, բայց նրա ձգտումները միշտ ուղղված 

են եղել Արարչին սեր եւ ծառայություն մատուցելու, դեպի ինքն ի-

րեն եւ շրջապատող աշխարհը կատարելագործելը։ Չկային ներքին 

պայքարն ու հակասությունները, չկար մշտական ընտրություն 

ցանկությունների եւ պարտականությունների միջեւ: Դա լիակա-

տար վստահության վիճակ էր՝ առանց կասկածի ստվերի, առանց 

վախի ու անհանգստության։ Հոգու ձգտումները դրդված չէին եսա-

սիրական մղումներով, այլ ուղղված էին Աստվածային ճշմարտու-

թյան իմացությանը:  

Սակայն անկումից հետո ամեն ինչ փոխվեց։ Նախնական միաս-

նությունը խախտվեց, եւ մարդն օտարվեց Արարչից: Կասկածները, 

վախը եւ մեղքի զգացումը ներխուժեցին հոգու մեջ, եւ ներդաշ-

նակությունը փլուզվեց, ու դա փոխեց գոյության ողջ բնույթը: 

Մարդը կանգնեց չարի եւ բարու միջեւ ընտրություն կատարելու 

անհրաժեշտության առջեւ, ու այս պայքարն ազդեց ողջ բնության 



8 
 

վրա՝ դրախտից այն վերածելով տառապանքների ու մահվան աշ-

խարհի: «Աստուած Ադամին ասաց. «Քանի որ անսացիր քո կնոջ 

ձայնին եւ կերար այն ծառի պտղից, որի՛ց միայն քեզ պատուիրեցի 

չուտել, բայց կերար դրանից, թող անիծեալ լինի երկիրը քո արածի 

պատճառով: Տանջանքով հայթայթես քո սնունդը քո կեանքի բոլոր 

օրերին: Փուշ ու տատասկ թող աճեցնի քեզ համար երկիրը, եւ դու 

դաշտային բույսերով սնուես: Քո երեսի քրտինքով ուտես հացդ 

մինչեւ հող դառնալդ, որից ստեղծուեցիր, որովհետեւ հող էիր եւ 

հող էլ կը դառնաս» (Ծննդ. 3․17-19): 

Ծննդոց գրքում այս իրադարձության նկարագրությունը ոչ 

միայն պատմում է Աստվածային արգելքի խախտման, բարու եւ չա-

րի իմացության ծառից պտուղ ուտելու մասին, այլեւ մեզ բացահայ-

տում է Եդեմում տիրող սկզբնական ներդաշնակության կորստի եւ 

ողջ մարդկության համար այս անհնազանդության աղետալի հետե-

ւանքների ճշմարիտ պատկերը: Ավելին, դա պարզապես անհնա-

զանդության գործողություն չէր, դա մարդու էության, Աստծո եւ իր 

հետ հարաբերությունների արմատական փոփոխություն էր: Ավան-

դական քրիստոնեական ուսմունքը սկզբնական մեղքը մեկնաբա-

նում է ոչ թե որպես հասարակ չարագործություն, այլ որպես բնա-

զանցական աղետ, որն ազդել է մարդկային էության վրա: Ադամն 

ու Եւան, ճաշակելով արգելված պտուղը, ոչ միայն խախտեցին 

Աստծո պատվիրանը, այլեւ վնասեցին իրենց բնությունը՝ իրենց 

զրկելով շնորհից, աստվածային աջակցությունից եւ Արարչի հետ 

անմիջական շփումից։ Այս ապականությունը, մեղքի այս հակումը 

նրանց մահով չվերացավ, այլ դարձավ ժառանգական անեծք՝ փո-

խանցված սերնդեսերունդ։ Յուրաքանչյուր մարդ ծնվում է մեղքի 

այս բեռով, անհնազանդության, եսասիրության եւ, որպես հետե-

ւանք, տառապանքի ու մահվան այս բնածին հակումով։ Սա չի 

նշանակում, որ մարդը չար է իր բնությամբ, այլ նշանակում է, որ 



9 
 

նա աշխարհ է գալիս «խոցելիությամբ», իր էության անկատարու-

թյամբ, իր մեջ ներքաշված բարու եւ չարի մշտական պայքարով։ 

Ադամական մեղքի հետեւանքները թափանցում են մարդկային 

կյանքի բոլոր ոլորտները: Աշխարհը՝ երբեմնի գեղեցիկ եւ ներդաշ-

նակ, լցված է տառապանքով, հիվանդությամբ, անարդարությամբ 

ու մահով: Մարդկային հարաբերությունները խաթարված են անվս-

տահությամբ, եսասիրությամբ եւ հակամարտություններով: Մարդ-

կության ողջ պատմությունը՝ հնագույն ժամանակներից մինչեւ մեր 

օրերը, վկայում է ադամական մեղքի այս ողբերգական հետեւանքի՝ 

մարդու մշտական պայքարի մասին սեփական թուլությունների եւ 

իրեն շրջապատող արատավոր աշխարհի դեմ։ Սակայն քրիստոնե-

ությունը չի սահմանափակվում միայն անկման ողբերգության 

նկարագրությամբ: Հիսուս Քրիստոսի միջոցով մարդկությանը 

տրված քավության հանդեպ հավատը քրիստոնեական վարդապե-

տության կենտրոնական գաղափարն է: Քրիստոսի մահն ու հարու-

թյունը դիտվում են որպես աստվածային գերագույն միջամտու-

թյան գործողություն, որպես առաջին մարդու մեղքի լիակատար 

քավություն: Քրիստոսի հանդեպ հավատի ու նրա զոհաբերության 

ընդունման միջոցով մարդուն հնարավորություն է տրվում ազատ-

վել մեղքի զորությունից, բուժել իր վնասված էությունը եւ վերա-

կանգնել իր կորցրած հարաբերություններն Աստծո հետ: Քավու-

թյան այս խորհուրդը չի ջնջում մեղքի հետեւանքները պատմությու-

նից, այլ հույս է տալիս նորացման, մեղսական էակից Աստծո զա-

վակի վերածվելու՝ սիրո, գթասրտության եւ հոգեւոր կատարելու-

թյան ընդունակ: 

Ադամական մեղքի ըմբռնումը բուն մարդկային էությունը, նրա 

բարոյական երկընտրանքներն ու հոգեւոր որոնումները հասկանա-

լու բանալին է: Դա խոր հարցեր է առաջադրում յուրաքանչյուր 

մարդու ազատ կամքի, սեփական արարքների համար անձնական 



10 
 

պատասխանատվության, բարու եւ չարի միջեւ ընտրության ու 

դեպի Աստված տանող հոգեւոր ճանապարհի անհրաժեշտության 

վերաբերյալ: Այն պահանջում է, որ յուրաքանչյուր մարդ հասկանա 

իր կյանքի իմաստը, պատասխանատվություն ստանձնի իր արարք-

ների համար եւ անընդհատ պայքարի իր թուլություններն ու գայ-

թակղությունները հաղթահարելու համար: Քրիստոսով քավության 

հանդեպ հավատը ուժ ու հույս է տալիս մեղքի դեմ հաղթանակի եւ 

Աստծո հետ միության մեջ իսկական ազատություն եւ երանություն 

գտնելու համար: 

Անկմանը հաջորդած հոգեւոր մահը նշանակում էր Աստծո հետ 

կապի աղետալի խզում, կյանքի ու բարության աղբյուրից լիակա-

տար օտարում: Ըստ ս. Եփրեմ Ասորու. «Ադամը մեծ էր՝ եւ ստորաց-

վեց: Նրա սկիզբը փառքի բարձր աստիճան է, վերջը՝ խոր նվաստա-

ցում»1: Անհնազանդության այս արարքը, աստվածային կամքի դեմ 

այս ապստամբությունը հետեւանքներ ունեցան, որոնք չեն սահմա-

նափակվել Ադամի կյանքով: Դրանք ոչ միայն խաթարեցին նրա 

անձնական կյանքը, այլեւ արմատապես փոխեցին ողջ բնության 

կարգը՝ խախտելով Արարչի սկզբնական ծրագիրը թե՛ երկնային, 

թե՛ երկրային ոլորտներում։ Այս փոփոխությունը ազդեց ոչ միայն 

մարդկության, այլեւ ամբողջ աշխարհի վրա: Պողոս առաքյալը Հռո-

մեացիներին ուղղված իր թղթում պերճախոս կերպով նկարագրում 

է այս վիճակը որպես համընդհանուր տառապանք։ «Ստեղծվածնե-

րը ունայնությանը հնազանդուեցին (ոչ իրենց կամքով, այլ նրա հա-

մար, որ Աստված հնազանդեցրեց նրանց) այն Հույսով, որ ստեղծ-

վածներն իրենք էլ ազատվեն ապականության ծառայութիւնից՝ 

Աստծու որդիների փառքի ազատության հասնելու համար. քանզի 

գիտենք, որ բոլոր ստեղծվածները հեծեծում են եւ երկունքի ցավի 

 
1 Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, Москва, 2008, с. 5. 



11 
 

մեջ են մինչեւ այժմ» (Հռոմ. 8․20-22)։ Անեծքը, որը հաջորդեց անկ-

մանը, չէր սահմանափակվում միայն Ադամով: Կարելի է նմանու-

թյուն տեսնել ջուրը նետված քարից բխող ալիքների հետ։ Մեղքը, 

ինչպես քարը, առաջացրեց տառապանքի ալիքներ, որոնք տարած-

վեցին ողջ Երկրով մեկ եւ ազդեցին բոլոր կենդանի էակների վրա: 

Անկման այս տեսակետը բացատրում է, թե ինչու ողջ մարդկությու-

նը ժառանգել է մեղքի հակումը որպես ադամական մեղքի հետե-

ւանք: Առաջին մարդը, օժտված լինելով աստվածային շնորհներով՝ 

իմաստությամբ, զորությամբ, ճշմարտությամբ, սրբությամբ եւ ար-

դարությամբ ընտրեց անհնազանդության ճանապարհը՝ ենթարկ-

վելով գայթակղությանը եւ դրսեւորելով այնպիսի արատներ, ինչ-

պիսիք են հոգեւոր կուրությունը, բարին անելու անկարողությունը, 

հպարտությունը, ունայնությունը եւ անարդարությունը: Ադամին 

բաժին հասած պատիժը ոչ միայն անձնական էր, այլեւ հավաքա-

կան։ Աստվածային պատկերի նրա կորուստն արտացոլվել է իր բո-

լոր հետնորդների մեջ, ովքեր ժառանգել են այս խաթարված բնու-

թյունը: Սա հետնորդներին հոգեւոր ապականության, մեղքի հակ-

վածության եւ սեփական անկյալ բնությունից ստրկական կախվա-

ծության փոխանցում էր: Մարդու եւ Աստծո միջեւ ներդաշնակու-

թյան վերացումը հանգեցրեց աններդաշնակության մարդու ներ-

սում եւ արտաքին աշխարհի հետ հարաբերություններում: Ադամի 

անկումը շրջադարձային կետ է մարդկության պատմության մեջ, 

որը որոշեց մարդկության զարգացման հետագիծն ու նրա հարաբե-

րությունները Աստծո հետ: 

Աստծո եւ մարդու միջեւ առաջացած անդունդը չէր կարող 

կամրջվել մարդու սեփական ջանքերով: Երանության նրա ցանկու-

թյունը դատապարտված է ձախողման առանց Աստվածային միջա-

մտության: Փրկությունը, հետեւաբար, ոչ թե մարդու վաստակն է, 



12 
 

այլ Աստծո պարգեւը, Նրա անսահման սիրո եւ ողորմության դրսե-

ւորումը: Այս պարգեւը մարդուն մատուցվում է Հիսուս Քրիստոսի՝ 

Աստծո Որդու միջոցով, Ով մարմնացավ, մահացավ խաչի վրա 

մարդկության մեղքերի համար եւ հարություն առավ՝ հաղթելով 

մահն ու մեղքը: Փրկության ճանապարհը հեշտ չէ եւ պահանջում է 

մարդու ակտիվ մասնակցությունը: «Որովհետեւ Աստված ձեր մեջ 

գործում է ե՛ւ կամենալու, ե՛ւ իր բարեհաճության համար» (Փիլիպ. 

2.12-13): Այս խոսքերը չեն ենթադրում փրկություն միայն սեփա-

կան ջանքերով. դրանք ընդգծում են Աստվածային շնորհի հետ հա-

մագործակցության անհրաժեշտությունը: Աստված մեզ ցանկու-

թյուն եւ ուժ է տալիս՝ արդար կյանքով ապրելու, բայց մենք պետք 

է ընդունենք Նրա շնորհը՝ արձագանքելով Նրա կոչին ու հնազանդ-

վելով Նրա կողմից տրված բարոյական օրենքին։ Աստված մարդ-

կությանը տվել է այդ օրենքը, որը օգնում է մեզ՝ հասկանալու մեր 

անկման խորությունը եւ փրկության կարիքը: Այն ցույց է տալիս 

մեզ Աստծո կատարելությունը եւ մեր ուժերով դրան հասնելու մեր 

անկարողությունը: Սակայն օրենքը փրկության միակ միջոցը չէ։ 

Դա ճանապարհի ցուցիչն է, բայց Աստծո շնորհը՝ Սուրբ Հոգու 

պարգեւը, որը հեղվել է հավատացյալների վրա Հիսուս Քրիստոսի 

միջոցով, օգնում է մեզ՝ առաջնորդվելու դրանով: «Եւ ես Աստծու 

շնորհը չեմ անարգում, քանի որ, եթէ արդարութիւնը օրէնքից է, 

ապա Քրիստոս ի զուր մեռաւ» (Գաղ. 2․21)։ Շնորհը լրացնում է 

օրենքը՝ օգնելով հաղթահարել մարդկային բնության թուլություն-

ներն ու ձգտել դեպի սրբություն: Բարոյական օրենքի եւ շնորհի 

այս միասնության մեջ է դեպի փրկություն ճշմարիտ ուղին: 

Աստծո կողմից հաստատված բարոյական օրենքը պարզապես 

հրահանգների մի շարք չէ. այն մարդկային բարոյական գիտակցու-

թյան հիմքում ընկած հիմնարար, համընդհանուր սկզբունք է, որը 

չի սահմանափակվում վարքագծի կանոններով, այլ թափանցում է 



13 
 

մարդկային կյանքի բոլոր ոլորտները՝ ճշտելով բարու եւ չարի, ար-

դարության ու անարդարության, սիրո եւ ատելության սահմանը: 

Այս օրենքը, ըստ էության, խղճի ձայնն է, որը ցույց է տալիս ճա-

նապարհը դժվարին իրավիճակներում՝ մեր մեջ արթնացնելով կա-

րեկցանք, արդարության ձգտում ու անշահախնդիր սեր։ Այն ոչ մի-

այն կարգավորում է մեր հարաբերություններն այլ մարդկանց հետ, 

այլեւ մեզ ուղղորդում է դեպի ներքին ներդաշնակություն, դեպի 

մեզ՝ որպես մեկ ամբողջության մաս, որը փոխկապակցված է շրջա-

պատող աշխարհի հետ: Այս օրենքն ունի գերբնական բնույթ՝ դուրս 

գալով մշակութային եւ ժամանակային ցանկացած սահմանափա-

կումից։ «Քո խոսքը, Տեր, հավիտյան երկնքում է» (Սաղմ. 118․89)։ 

Այս օրենքին հետեւելը պահանջում է մշտական, տքնաջան աշխա-

տանք ինքն իր վրա։ Սա ինքնակատարելագործման ուղի է, որը պա-

հանջում է ինքնատիրապետում, ինքնագիտակցություն եւ իր գոր-

ծողությունների ու դրդապատճառների խոր վերլուծություն: Բարո-

յական օրենքը խրախուսում է ներքին աճը, անձնական վերափո-

խումը եւ պատասխանատվության գիտակցումը ոչ միայն իր, այլեւ 

Աստծո եւ հասարակության հանդեպ: Այն դառնում է ոչ միայն մեր 

գործերը գնահատելու չափանիշ, այլեւ ոգեշնչման հզոր աղբյուր, 

անհատական զարգացման ու հոգեւոր աճի շարժիչ՝ ցույց տալով 

առաքինության ճանապարհը եւ օգնելով մեզ՝ գիտակցելու մեր պա-

տասխանատվության ողջ խորությունը: Այս օրենքը հասկանալն ու 

ընդունելը ինքդ քեզ, շրջապատող մարդկանց եւ Աստծո հետ ներ-

դաշնակ հարաբերություններ կառուցելու բանալին է: 

Աստծո Օրենքը Բարձրյալի կամքի արտահայտությունն է, որը 

սահմանում է, թե ինչն է թույլատրված, իսկ ինչն արգելված մարդու 

համար: Դա Աստծո եւ մարդու հարաբերությունների հիմնարար 

սկզբունքն է՝ հիմնված հոգեւոր կատարելության ցանկության վրա: 

Այդ Օրենքի պատվիրանների խախտումն առաջացնում է ոչ միայն 



14 
 

երկրային հետեւանքներ, այլեւ աստվածային դատապարտություն 

հանդերձյալ կյանքում: Աստծո Օրենքը հոգեւոր մի համակարգ է, 

որն ուղղված է մարդու եւ Աստծո միջեւ ներդաշնակության հասնե-

լուն, ինչպես նաեւ արդար հասարակություն ստեղծելուն: Դրա 

պահպանումը դիտվում է որպես Տիրոջ հանդեպ հավատի, հնազան-

դության ու սիրո արտահայտություն: «Միայն թէ շատ զգո՛յշ եղէք, 

որ կատարէք այն պատուիրաններն ու օրէնքը, որ պատուիրել է մեզ 

Տիրոջ ծառայ Մովսէսը. որ դուք սիրէք մեր Տէր Աստծուն, ընթանաք 

նրա բոլոր ճանապարհներով, պահէք նրա պատուիրանները, յարէք 

նրան եւ պաշտէք նրան ձեր ամբողջ սրտով եւ ձեր ամբողջ հոգով» 

(Յեսու 22․5)։ Օրենք հասկացությունը բանական էակների եւ Արար-

չի հարաբերությունների համատեքստում ենթադրում է առանցքա-

յին բաղադրիչների առկայություն՝ բանականություն, ազատ կամք 

եւ պատասխանատվություն։ Բարոյական օրենքը, ի տարբերու-

թյուն բնական օրենքների, որոնք կառավարում են անշունչ բնու-

թյունը եւ կենդանիների բնազդային վարքը, ուղղված է դեպի մար-

դը, ով ունի գիտակցված ընտրություն կատարելու կարողություն։ 

Բույսերն աճում են, կենդանիները բնազդաբար արձագանքում են 

արտաքին ազդակներին՝ այս ամենը ենթակա է Աստծո կողմից 

կանխորոշված բնական կարգին: Այս կույր հնազանդությունը չի 

ենթադրում բարոյական գնահատական կամ պատասխանատվու-

թյուն: Մարդը, որն օժտված է բանականությամբ ու ազատ կամքով, 

ունի եզակի կարողություն՝ գիտակցաբար ընտրելու օրենքին հնա-

զանդվելու եւ չնազանդվելու միջեւ: Այս ընտրությունը կազմում է 

բարոյական պատասխանատվության հիմքը։ Աստվածային Օրենք-

ին հնազանդվելն օգնում է պահպանել կարգն ու ներդաշնակությու-

նը, սակայն նույնիսկ անհնազանդության դեպքում մարդը մնում է 

Բարձրյալի կամքի իշխանության ներքո։ Աստված՝ որպես Արարիչ, 

մարդուց հնազանդություն պահանջելու անվերապահ իրավունք 



15 
 

ունի, իսկ անհնազանդությունը համարվում է աստվածային արդա-

րադատությանը ենթակա ապստամբության գործողություն։ «Պա-

հի՛ր քո Տէր Աստծու հրամանները՝ գնա՛ նրա ճանապարհով, պահի՛ր 

նրա պատուիրանները, նրա օրէնքները, նրա հրամաններն ու նրա 

վկայութիւնները ըստ Մովսէսի Օրէնքների գրքի, որ, ինչ էլ անես, 

նկատի ունենաս այն ամէնը, որ պատուիրել եմ քեզ» (Գ Թագ. 2․3)։ 

Բարոյական Օրենքն առաջին անգամ տրվեց Մովսեսին Սինա 

լեռան վրա: Աստված այն գրեց երկու քարե տախտակների վրա: 

Տասնաբանյան կամ տասը պատվիրանները բարոյական եւ կրոնա-

կան պատվիրանների մի շարք է, որն ուղղված է Աստծո եւ մերձա-

վորի հետ մարդու հարաբերությունների կարգավորմանը: Ըստ էու-

թյան՝ Տասնաբանյայի ողջ էությունը կարող է արտահայտվել երկու 

հիմնական պատվիրանի միջոցով՝ «Պիտի սիրես քո Տէր Աստծուն 

քո ամբողջ սրտով եւ քո ամբողջ հոգով եւ քո ամբողջ զօրությամբ 

եւ քո ամբողջ մտքով. եւ պիտի սիրես քո ընկերոջը, ինչպէս քո 

անձը» (Ղուկ. 10.27)։ Այս պատվիրանները, լինելով հայտնությամբ 

տրված Օրենքի առանցքը, ընդգծում են սիրո կարեւորությունը թե՛ 

Աստծո եւ թե՛ մարդկանց հանդեպ՝ որպես բարոյական բարձրա-

գույն սկզբունք, որը բոլոր մյուս պատվիրանների հիմքն է հանդի-

սանում: Նոր Կտակարանում, մասնավորապես՝ Ավետարաններում, 

առկա է ոչ միայն հինկտակարանային Օրենքի շարունակությունը, 

այլեւ դրա արմատական նորոգումը: Եթե Մովսեսին Սինայի վրա 

տրված տասը պատվիրաններն ուղղված էին հիմնականում արտա-

քին վարքագծին, ապա Հիսուս Քրիստոսի բերած բարոյական Օրեն-

քը վերաբերում է մարդու սրտի խորքերին: Քրիստոսը, լինելով 

մարմնացած Բան-Աստված, չի վերացնում Տասնաբանյան: Նա նոր 

իմաստով է լցնում այն՝ բացահայտելով նրա ներքին բովանդակու-

թյունն ու հոգեւոր խորությունը։ Սա է Ավետարանի օրենքի եւ Հին 

Կտակարանի Օրենքի հիմնական տարբերությունը: Ավետարանը 



16 
 

պարզապես կանոնների նոր հավաքածո չէ, այլ Աստծո սիրո եւ ո-

ղորմածության բարի լուրը, որը բացահայտվել է Հիսուս Քրիստոսի 

անձով: Ավետարանի օրենքը դիմում է ներքին մարդուն՝ ազդելով 

ոչ միայն գործողությունների, այլեւ մտքերի, զգացմունքների վրա՝ 

ապրելու սուրբ եւ բարեպաշտ կյանքով։ Նա կոչ է անում սիրել Աստ-

ծուն եւ մերձավորներին, սովորեցնում է հավատ, հույս եւ սեր: Հենց 

այս սկզբունքներն են կազմում քրիստոնեական բարոյականության 

հիմքը: Կարեւոր է ընդգծել, որ դրանք մարդկային բանականության 

պտուղ չեն, այլ Աստվածային հայտնություն են՝ փոխանցված Սուրբ 

Գրքի եւ Եկեղեցու միջոցով: Եկեղեցին անսխալական է, քանի որ 

այն Քրիստոսի մարմինն է, որի մեջ բնակվում է Սուրբ Հոգին: Հե-

տեւաբար՝ Ավետարանի օրենքը մեզ հասանելի է դառնում Եկեղե-

ցու կյանքին մասնակցելու միջոցով: Եկեղեցին առաջնորդող 

աստղն է քրիստոնյաների համար՝ ցույց տալով դեպի հավիտենա-

կան կյանք տանող ճանապարհը: 

  



17 
 

 

Գ Լ Ո Ւ Խ  Ա 
 

Մեղքի եւ առաքինության մասին 

 

Աստծո կողմից տրված բարոյական Օրենքի խախտումը կոչ-

վում է մեղք։ «Ամէն ոք, ով մեղք է գործում, նաեւ անօրէնութիւն է 

անում. եւ մեղքը ինքնին անօրէնութիւն է» (Ա Հովհ. 3․4)։ Եթե Բարձ-

րյալը չսահմաներ որեւէ բարոյական օրենք, ապա մեղքի հասկա-

ցությունը պարզապես կբացակայեր: Մենք բացարձակապես ա-

զատ կլինեինք, արտաքին սահմանափակումներ գոյություն չէին 

ունենա, եւ մենք կկարողանայինք գործել բացառապես մեր կամ-

քով՝ հետեւելով միայն մեր սեփական մղումներին ու բնազդներին։ 

Սա բացարձակ ազատություն է, որը սակայն զուրկ է կարեւոր աս-

պեկտից՝ պատասխանատվությունից: Մարդու ազատ կամքը տր-

ված է Աստծո կողմից եւ սահմանափակված Նրա Օրենքով: Մեղքը 

անհնազանդություն է, բարձրագույն իշխանության հանդեպ ան-

հարգալից վերաբերմունք եւ ուղղակի վիրավորանք Աստծուն: 

«Մեղք գործեցինք, անօրինացանք, անիրաւութիւն արեցինք, ապս-

տամբեցինք եւ շեղուեցինք քո պատուիրաններից եւ քո օրէնքնե-

րից» (Դան. 9․5)։ 

Բարոյական Օրենքի բացակայության դեպքում ցանկացած 

գործողություն, որքան էլ սարսափելի լինի, բարոյական գնահա-

տական չէր ունենա: Սպանություն, գողություն, խաբեություն՝ այս 

ամենը պարզապես ընտրություն կլիներ, ինչպես հագուստի գույնը 

կամ սիրելի ուտելիքը: Սակայն Բարձրյալի կողմից տրված Օրենքը 

որոշում է թույլատրելիի սահմանները: Այն պարզապես չի արգե-

լում որոշակի գործողություններ, այլ նաեւ ցույց է տալիս այն 

նպատակը, որին ձգտում են այս կանոնները՝ ներդաշնակություն, 



18 
 

արդարություն, ինչպես անհատի, այնպես էլ ողջ հասարակության 

բարեկեցությունը: Աստծո Օրենքի խախտումը՝ մեղքը ոչ թե պար-

տադրանքի, այլ գիտակցված ընտրության, ազատության չարա-

շահման արդյունք է: Այս ընտրությունը կարող է պայմանավորված 

լինել մի շարք գործոններով՝ բնավորության թուլությամբ, գայթա-

կղությանը ենթարկվելով, գիտելիքների պակասով, արտաքին մի-

ջավայրի ազդեցությամբ կամ ուրիշների հաշվին ինքնահաստատ-

վելու գիտակցված ցանկությամբ: Աստծո Օրենքը ծառայում է ոչ մի-

այն որպես բացասական գործողությունները զսպելու միջոց, այլեւ 

որպես ինքնակատարելագործման գործիք՝ օգնելով մարդուն ճա-

նաչել իր թուլությունները եւ ձգտել բարոյական կատարելության: 

Սակայն կարեւոր է ընդգծել, որ գործողությունը որպես մեղք 

գնահատելու համար պետք է առկա լինեն երկու հիմնական բաղա-

դրիչ՝ իրազեկում եւ ազատ կամք: Մեղքը սոսկ սխալ կամ ակամա 

արարք չէ, այլ Սուրբ Գրքից հայտնի օրենքի գիտակցված եւ կան-

խամտածված խախտում, բացահայտ անհնազանդություն եւ Աստ-

ծո սուրբ կամքին ուղղակի հակառակություն: Այս բաղադրիչները 

սկզբունքորեն կարեւոր են, քանի որ դրանք առանձնացնում են 

մեղքը սովորական մարդկային թուլությունից կամ անկատարու-

թյունից: Մեր բնության սահմանափակումները, մեր մտքի սխալնե-

րը ինքնին մեղք չեն: Մեղքն իր արմատներն ունի մարդու այլասեր-

ված կամքի, չարն ընտրելու նրա ունակության մեջ, նույնիսկ երբ 

նա գիտակցում է բարին: Մենք ի վիճակի ենք տեսնել ճշմարիտ 

ճանապարհը, իմանալ, թե ինչն է բարին եւ, այնուամենայնիվ, գի-

տակցաբար ընտրել չարը՝ դեմ գնալով մեր սեփական խղճին ու 

Աստվածային հայտնությանը: Մեղքի այս կամային բաղադրիչը 

հասկանալը ճշմարիտ ապաշխարության եւ հոգեւոր աճի բանալին 

է: Բավական չէ պարզապես ընդունել սխալը կամ թուլությունը. 

անհրաժեշտ է ընդունել Աստծո կամքի իմացությանը հակառակ 



19 
 

կատարված գիտակցված ընտրությունը: Սա նշանակում է հասկա-

նալ, որ մեղքի արմատը գտնվում է ոչ թե օբյեկտիվ հանգամանք-

ներում, այլ մեր իսկ հոգու խորքերում, Աստվածային առաջնորդու-

թյունը մերժելու եւ մեր սեփական, հաճախ կործանարար ուղին 

ընտրելու մեր ազատ որոշման մեջ: Այսպիսով, մեղքի հետ իսկական 

պայքարը սկսվում է ոչ թե արտաքին պայմանների, այլ ներքին վի-

ճակի փոփոխությամբ, ապականված կամքի շտկումով ու առ Աստ-

ված վերադարձով։ Բավական չէ պարզապես բարին ճանաչելը. այն 

պետք է իրագործել, հակառակ դեպքում գիտելիքը դատարկ է 

մնում եւ է՛լ ավելի մեծ պատասխանատվություն է ծնում բարի գոր-

ծեր չկատարելու համար։ Այսպիսով, մեղքը բարու գիտակցված 

մերժումն է: 

Մեղքը պարզ սխալ կամ կրոնական ճանապարհից շեղում չէ, 

այլ խոր, գրեթե բնազանցական չարիք է, գաղտնի, թաքնված կապ-

վածություն դիվային ուժին: Իսկ Աստծո հանդեպ սերը նկարագր-

վում է որպես հոգեւոր աճի հիմք, հավիտենական կյանքի եւ աստ-

վածանմանության ուղի: Մեղքը, ընդհակառակը, սատանայական 

տիրույթում ընկղմվելն է՝ սատանային նմանվելը, որը տանում է 

դեպի հոգեւոր մահ։ Արտաքնապես դա հակում է դեպի արգելված 

վայելքներ, հաճույք ստանալու ցանկություն: Սակայն սա միայն 

տեսանելի մասն է՝ մակերեսային շերտը։ Մեղքի ամենախոր էու-

թյունը թաքնված է մարդկային սրտի արատավոր ցանկություննե-

րի մեջ: Ըստ էության, դա հոգեւոր դավաճանություն է Աստծուն եւ 

կոչ դիվային ուժերին, հավերժական կյանքի փոխարեն հավերժա-

կան մահվան ընտրություն: Այսպիսով, մեղքը բնութագրվում է ոչ 

միայն որպես բարոյական խախտում, այլ որպես հոգու ճակատա-

գիրը որոշող հիմնարար պայման։ 

Մեղքը մեծ չարիք է, որը բազում հետեւանքներ ունի թե՛ անձի, 

թե՛ ողջ աշխարհի համար։ Այն վիրավորում է Աստծուն եւ 



20 
 

խեղաթյուրում Նրա հավերժական ու անփոփոխ օրենքը: Երբ մարդ 

մեղանչում է, նա իր կամքը վեր է դասում Աստծո կամքից եւ սկսում 

ենթարկվել դրան՝ հրաժարվելով հնազանդվել Արարչին: Սա հան-

գեցնում է նրան, որ մարդը բաժանվում է Աստծուց, ով կյանքի Աղ-

բյուրն է: Աստծուց բաժանվելով՝ մարդը մտնում է հոգեւոր մահվան 

տիրույթ եւ հայտնվում սատանայի իշխանության տակ։ Մեղքը 

լույս է խոստանում, բայց իրականում մարդուն խավարի մեջ է 

գցում: Այն խոստանում է մխիթարություն, բայց իրականում հան-

գեցնում է խղճի անտանելի տանջանքների։ Չար մարդը, նույնիսկ 

եթե նրան ոչ ոք չի հալածում, անընդհատ վախ ու անհանգստու-

թյուն է ապրում։ Մեղքն անդրադառնում է ոչ միայն անձի, այլեւ 

ազդում է ողջ աշխարհի վրա: Նույնիսկ ամենաանմեղ արարածնե-

րը տառապում են մեղքից, եւ բոլոր ժամանակավոր դժբախտու-

թյունները տեղի են ունենում դրա պատճառով: Մեղքը դառնում է 

արյունալի պատերազմների, համաճարակների, հիվանդություննե-

րի ու սովի պատճառ։ Այս ամբողջ տառապանքը, որ մենք տեսնում 

ենք աշխարհում, մարդկության՝ Աստծուց բաժանվելու եւ Նրա օ-

րենքները խախտելու հետեւանք է: Մեղքը քաոս ու կործանում է 

ստեղծում, եւ դրա հետեւանքներն ազդում են ոչ միայն առանձին 

անհատների, այլեւ ամբողջ ազգերի ու հասարակությունների ճա-

կատագրի վրա։ Այսպիսով, մեղքը յուրաքանչյուր մարդու համար ոչ 

միայն անձնական ողբերգություն է, այլեւ հասարակական չարիք, 

որը պահանջում է մեր ուշադրությունն ու ըմբռնումը։ Այն քանդում 

է մարդկանց եւ Աստծո հետ մեր հարաբերությունները, տանում է 

դեպի տառապանք ու աղետ, եւ միայն ապաշխարության ու Աստ-

ծուն դիմելու միջոցով կարելի է գտնել ապաքինման եւ վերա-

կանգնման ճանապարհը: 

Մարդկային մեղքերի դասակարգումն այնքան էլ հեշտ չէ, որ-

քան կարող է թվալ առաջին հայացքից: Մեղքերի բաժանումը 



21 
 

տեսակների որոշվում է դրանց կատարման ձեւով ու դրանցում 

մարդու ներգրավվածության աստիճանով: Նախ՝ մեղքերը բաժան-

վում են երկու տեսակի՝ ներքին եւ արտաքին: Հոգեկան մեղքը մեղ-

սական միտք է, հանցանք գործելու ցանկություն, հաճույք՝ արա-

տավոր երեւակայությունից: Նման մտքերով տարված մարդն ար-

դեն իսկ մեղավոր է Աստծո առջեւ՝ նույնիսկ առանց որեւէ արտա-

քին գործողություն կատարելու։ «Ես ձեզ ասում եմ. ամէն մարդ, որ 

կնոջ նայում է նրան ցանկանալու համար, արդէն շնացաւ նրա հետ 

իր սրտում» (Մատթ․ 5․28)։ Սա չի նշանակում, որ մտավոր եւ իրա-

կան մեղքերը համարժեք են: Կատարված մեղքը շատ ավելի լուրջ 

է. այն վկայում է մարդու ավելի մեծ այլասերվածության ու անամո-

թության, իր եւ բարոյական սկզբունքների նկատմամբ վերահսկո-

ղության ամբողջական կորստի մասին։ Ավելին, հոգեկան մեղքը, 

թաքնված մնալով, վնասակար է առաջին հերթին հենց մեղավորի 

համար։ Մեղքի արտաքին դրսեւորումը, նրա մարմնավորումը գոր-

ծողության մեջ վնաս է պատճառում շրջապատող մարդկանց՝ բա-

ցասական հետեւանքներ տարածելով լայն շրջանակի վրա։  

Մենք պատասխանատու ենք ոչ միայն մեր գործած մեղքերի 

համար, այլեւ նրանց, որոնց մասնակցել ենք՝ թեկուզ անուղղակի։ 

Աստծո առջեւ մենք պատասխանատու կլինենք այն ամենի համար, 

ինչի մեջ մենք ներգրավված ենք, քանի որ այլ մարդկանց մեղսա-

կան արարքներին մասնակցելը մեզ մեղսակից է դարձնում: Պողոս 

առաքյալը զգուշացնում է մեզ դրա դեմ՝ կոչ անելով «ուրիշների 

մեղքերին չմասնակցել» (Ա Տիմ. 5.22): Այդ մասնակցությունը կա-

րող է դրսեւորվել տարբեր ձեւերով՝ հրաման տալով, խորհուրդ տա-

լով, անմիջական օգնություն ցույց տալով, մեղքի կատարմանը չխո-

չընդոտելով, օրինակով կամ հավանության խոսքերով խրախուսե-

լով մեղսական արարքը։ Այս բոլոր դեպքերում մենք այս կամ այն 

չափով կիսում ենք մեկ այլ անձի մեղքի պատասխանատվությունը, 



22 
 

եւ մեր մեղքի չափը համաչափ կլինի մեր մասնակցության աստի-

ճանին։ Օրինակ, եթե անձը հրամայել է կատարել հանցագործու-

թյուն, նրա մեղքը զգալիորեն ավելի բարձր է, քան նրանը, ով պար-

զապես լուռ հետեւել է դրա կատարմանը: Բանն այն է, որ լուռ հա-

մաձայնությունը, անգործությունը կարող է համարվել նաեւ որպես 

մեղսակցություն, եթե անձը հնարավորություն է ունեցել կանխելու 

հանցագործությունը, բայց դա չի արել։ 

Վերջապես, մեղքերի դասակարգումը հիմնված է նաեւ դրանց 

կատարման կամքի եւ գիտակցության աստիճանի վրա: Կան ակա-

մա, թեթեւ եւ ներելի մեղքեր, որոնք կատարվում են անտեղյա-

կության, անզգուշության, ուժեղ հուզմունքի կամ հանգամանքների 

ճնշման տակ: Նրանց հակադրվում են կամավոր մեղքերը՝ գիտա-

կցված մեղքերը, որոնք կատարվել են իրենց մեղավորության լիար-

ժեք գիտակցմամբ: Այս դասակարգումը կարեւոր է մեղավորության 

աստիճանը եւ ներման հնարավորությունը գնահատելու համար։ 

Անգիտության վիճակում կատարված ակամա մեղքերը ավելի հեշտ 

են ներվում, քան դիտավորյալ մեղքերը, որոնք կատարվել են սե-

փական մեղսականության լիարժեք գիտակցությամբ: Այնուամե-

նայնիվ, նույնիսկ ակամա մեղքերը պահանջում են ապաշխարու-

թյուն եւ ապագայում նմանատիպ իրավիճակներից խուսափելու 

ցանկություն: Սա մարդուց պահանջում է զարգացնել զգոնություն 

եւ ինքնատիրապետում։ Այս նրբերանգների ըմբռնումը թույլ է տա-

լիս ավելի խոր ըմբռնել մեղքի էությունը եւ գտնել իրական հոգեւոր 

ինքնակատարելագործման ճանապարհը: Կարեւոր է հիշել, որ 

Աստված ողորմած է, բայց ապաշխարությունը եւ ուղղվելու ցան-

կությունը ներման համար անհրաժեշտ պայմաններ են: 

Երբ մենք խոսում ենք «ակամա» մեղքերի մասին, դա չի նշա-

նակում, որ դրանք լիովին դուրս են մեր կամքի շրջանակից, ու 

գործվել են առանց մեր մասնակցության կամ վերահսկողության: 



23 
 

Ո՛չ, դրանք մեղքեր են, քանի որ խախտում են Աստծո օրենքը: 

Այստեղ հիմնական տարբերությունը մոտիվացիան է: Ակամա մեղ-

քը կատարվում է ոչ թե մեղանչելու գիտակցված ցանկության, այլ 

արարքի անօրինականության մասին անտեղյակության կամ ան-

զգուշության պատճառով։ Անտեղյակության պատճառով կատար-

ված մեղքը համարվում է թեթեւ միայն ավելի ծանր հանցագործու-

թյունների համեմատ, ինչպիսիք են կանխամտածված սպանությու-

նը կամ հավատուրացությունը: «Իսկ այն ծառան, որ գիտէ իր 

տիրոջ կամքը, բայց նրա կամքի համաձայն չի պատրաստի, շատ 

ծեծ կուտի: Եւ այն ծառան, որ չգիտէ իր տիրոջ կամքը եւ ծեծի 

արժանի գործ է կատարում, քիչ ծեծ կ’ուտի. նրան, ում շատ է 

տրուած, նրանից շատ էլ կ’ուզուի, եւ ում շատ է վստահուած, նրա-

նից աւելին կը պահանջեն» (Ղուկ. 12․ 47-48)։ Սակայն դա չի նշա-

նակում, որ նման մեղքն ինքնին լուրջ չէ։ Նույնիսկ առաջին հայաց-

քից ամենաաննշան մեղքը վիրավորանք է, հասցված Աստծո՝ Արար-

չի եւ Օրենսդիրի մեծությանը: Հետեւաբար՝ դրան չի կարելի ան-

լուրջ վերաբերվել: Նման մեղքերի ներելի լինելը չի նշանակում 

նրանց անպատժելիություն կամ ինքնաբերաբար ներում առանց ա-

պաշխարության: Անտեղյակության պատճառով ակամա մեղք գոր-

ծած մարդու համար ավելի հեշտ է գիտակցել իր սխալը, անկեղծո-

րեն զղջալ ու ներման համար դիմել Աստծուն, քան գիտակցաբար 

եւ չարամտորեն մեղք գործածի համար: Ապաշխարությունը ցան-

կացած մեղքի թողության նախապայման է՝ անկախ դրա ծանրու-

թյունից: Նույնիսկ ամենաթեթեւ մեղքերի համար անհրաժեշտ է 

Աստծուց ներում խնդրել. իսկական ապաշխարությունը հոգեւոր 

բժշկության եւ Աստծո հետ հաշտության բանալին է: Ուստի յուրա-

քանչյուրը պիտի ուշադիր լինի իր մտքերի, խոսքերի ու արարք-

ների նկատմամբ՝ ձգտելով ապրել Աստծո կամքին ներդաշնակ, 



24 
 

մշտապես կատարելագործելով իր հոգին եւ խուսափելով արդա-

րության ճանապարհից նույնիսկ աննշան շեղումներից։ 

Մեղքի ծանրության գնահատումը խնդիր է, որը պահանջում է 

խոր եւ բազմակողմանի վերլուծություն, որը դուրս է գալիս «լուրջ» 

կամ «թեթեւ» դասակարգումից։ Մեղքի աստիճանը որոշելու համար 

անհրաժեշտ է հաշվի առնել բազմաթիվ գործոններ, որոնք փոխկա-

պակցված են եւ ազդում են միմյանց վրա։ Չկա որեւէ պարզ բանա-

ձեւ, որը թույլ է տալիս միանշանակ գնահատել արարքի մեղսակա-

նության աստիճանը: Սա բարդ խնդիր է, որը պահանջում է գործի 

բոլոր հանգամանքների մանրազնին դիտարկում։ Նախ՝ կարեւոր է 

հաշվի առնել մեղավորի անհատականությունը, նրա կարգավիճա-

կը, դերը հասարակության մեջ, պատասխանատվության մակար-

դակը եւ ուրիշների վրա ազդելու ունակությունը: Այն մարդու մեղ-

քերը, ով զգալի հեղինակություն ու ազդեցություն ունի ուրիշների 

վրա, շատ ավելի ծանր են, քան սովորական մարդու նմանատիպ 

արարքները: Վառ օրինակ է հոգեւոր հովիվը, որը պետք է առա-

քինության օրինակ ծառայի։ Նրա մեղքն ավելի լուրջ հետեւանքներ 

ունի, քանի որ այն խաթարում է վստահությունը քահանայության 

հանդեպ եւ կարող է վարակել ուրիշներին դրա օրինակով: Ուստի 

քահանայական պարտականությունից շեղումը շատ ավելի ծանր 

հետեւանքներ է բերում, քան նման պատասխանատվություն չկրող 

մարդու նմանատիպ մեղքը։ Երկրորդ որոշիչ գործոնը մեղքի առար-

կան է, նա, ում դեմ այն ուղղված է։ Բարերարին, քո հանդեպ ո-

ղորմած մարդուն վիրավորելը շատ ավելի մեծ մեղք է, քան անծա-

նոթին վիրավորելը։ Տուժողի հանդեպ ցուցաբերվող մտերմության, 

հարգանքի կամ կարեկցանքի մակարդակը ուղիղ համեմատական 

է հանցագործության ծանրությանը: Սիրելի անձի նկատմամբ դա-

վաճանությունը, օրինակ, ավելի լուրջ է, քան անծանոթի նկատ-

մամբ անհավատարմությունը: 



25 
 

Չի կարելի անտեսել պատճառված վնասի չափերը՝ թե՛ մեղա-

վորին, թե՛ նրան շրջապատողներին: Մեղսական արարքի հետե-

ւանքները կարող են տարբեր լինել՝ փոքրից մինչեւ աղետալի։ Դի-

տարկենք, օրինակ, սուտը: Փոքր սուտը, որը լուրջ վնաս չի պատ-

ճառում, տարբերվում է սուտ ցուցմունքից, որը կարող է դատա-

պարտել անմեղ մարդուն: Զրպարտություն տարածելը ստի ամենա-

լուրջ ձեւերից է, քանի որ այն մեծ վնաս է հասցնում հեղինակու-

թյանը եւ կարող է ունենալ անդառնալի հետեւանքներ։ Մեղքի հան-

գամանքները կարեւոր դեր են խաղում։ Այն գործողությունը, որը 

կատարվել է հարկադրանքի տակ, չի գնահատվի այնքան խիստ, 

որքան կամավոր մեղքը: Մեղք գործելը սուրբ վայրում, ինչպիսին 

տաճարն է, ավելի է խորացնում մեղքը, քանի որ դա բացահայտ 

արհամարհում է այդ վայրի սրբությունը եւ անարգանք դրսեւորում 

Աստծո հանդեպ: Ավելին, գայթակղությունների առկայությունը 

կամ բացակայությունը նույնպես ազդում է մեղքի ծանրության 

գնահատման վրա: 

Վերջապես, կարեւոր գործոն է մեղավորի գիտակցության աս-

տիճանը իր արարքի ծանրության մասին: Բարեպաշտ մարդը, ով 

գիտի պատվիրանները եւ հասկանում է իր գործողությունների հե-

տեւանքները, ավելի մեծ պատասխանատվություն է կրում իր գոր-

ծած մեղքերի համար, քան անփորձ կամ անկիրթ մարդը: Աստծո 

պատվիրանների իմացությունը մեծ պատասխանատվություն է 

դնում հավատացյալի վրա սեփական արարքների համար: Սակայն 

անհրաժեշտ է հասկանալ, որ մեղքերի ծանրության ամբողջական 

ու անաչառ որոշումը հասանելի է միայն Աստծուն: Միայն Նա է 

տեսնում մարդկանց սրտերը, գիտի նրանց մտադրությունները եւ 

կարող է գնահատել նրանց գործողությունների բոլոր հետեւանք-

ները: Մարդը կարող է ձգտել միայն ինքնակատարելագործման ու 

մեղքերից խուսափելու՝ հիշելով, որ նույնիսկ մանր մեղքերը, եթե 



26 
 

արմատախիլ չարվեն, կարող են հանգեցնել անկման։ Ուստի մեղքի 

դեմ պայքարը պետք է սկսել թեթեւ մեղքերի վերացումից, որպեսզի 

կանխվի ծանր մեղքերի առաջացումը։ 

Մեղսական արարքներին նախորդում են կայուն ներքին վի-

ճակներ՝ մեղսական սովորություններ, հակումներ եւ կրքեր: Սրանք 

միայն մեկուսացված մեղսագործություններ չեն, այլ որոշակի մեղ-

քեր գործելու մշտական ցանկություններ: Այս հակումները կարող 

են ձեւավորվել երկու ձեւով՝ կրկնություն եւ բնածին նախատրա-

մադրվածություն: Նույն մեղքերը բազմիցս կատարելը հանգեցնում 

է համապատասխան ցանկության արմատացմանը։ Որքան հաճախ 

է մարդը մեղանչում, այնքան ավելի է ուժեղանում մեղքի հանդեպ 

նրա հակումը։ Որոշ հակումներ «ժառանգական ապականության» 

արդյունք են, որը հասկացվում է որպես եսակենտրոնություն, ինք-

նասիրություն, որը բնորոշ է մարդուն ի ծնե։ Ըստ Հայտնության (Ա 

Հովհ. 2.16)՝ կան երեք հիմնական մեղսական հակումներ՝ մարմնի 

ցանկությունը, աչքերի ցանկությունը եւ այս կյանքի ամբարտավա-

նությունը: Մարմնի ցանկությունը կամ կիրքը մարմնական, զգայա-

կան հաճույքների անչափ ցանկություն է, որը հաճախ խելամիտ 

չափից դուրս է: Աչքի ցանկությունը կամ ագահությունը ունենալու 

ծարավն է, նյութական բարիքների եւ հարստության ձգտումը, որը 

գերազանցում է ողջամիտ կարիքները եւ տանում դեպի ագահու-

թյուն: Այս կյանքի ամբարտավանությունը չափից ավելի ինքնավս-

տահություն է, մեծամտություն, ուրիշների հանդեպ արհամար-

հանք, գերազանցության եւ ճանաչման ցանկություն: 

Առաքինի կյանքի արմատը Աստծո ծառայության հանդեպ ան-

կեղծ նախանձախնդրության մեջ է: Այս ներքին մղումը մարդուն 

ստիպում է իր բոլոր մտքերն ու գործողություններն ուղղել դեպի 

Աստծո փառքը, եւ չենթարկվել որեւէ բանի, բացի Նրա սուրբ 

պատվիրաններից: Աստծուն նմանատիպ նվիրվածությունը հիմք է 



27 
 

հանդիսանում առաքինի կյանքի համար, որով մարդը ձգտում է 

կատարել Նրա կամքը եւ պահել Նրա օրենքը: Մյուս կողմից, մեղ-

սական կյանքի սկզբնաղբյուրը արմատավորված է Աստծու հան-

դեպ ատելության մեջ: Այս վիճակում մարդը չի մտածում Արարչի ու 

Նրա սուրբ պատվիրանների մասին, այլ գործում է իր սեփական, 

հաճախ եսասիրական կանոններով ու սկզբունքներով։ Աստծուց 

այս բաժանումը դրսեւորվում է տարբեր ձեւերով, որոնք կարելի է 

տեսնել մարդկանց կյանքում, եւ դրանք կարելի է մոտավորապես 

բաժանել երկու հիմնական կատեգորիաների։ Առաջինը ներառում 

է նրանց, ովքեր երբեք չեն մտածել իրենց մեղքերից ձերբազատ-

վելու մասին: Այս մարդիկ ապրում են կատարյալ անհոգության վի-

ճակում՝ չհասկանալով իրենց արարքների հետեւանքները եւ չզգա-

լով փոխվելու ցանկություն։ Նրանք կարող են վստահ լինել, որ 

ճիշտ են, նույնիսկ եթե իրենց գործողությունները հակասում են 

բարոյական պարզ չափանիշներին։ Բարոյական անհոգությունը 

հոգեւոր անտարբերության վիճակ է, երբ մարդ անտեսում է աստ-

վածային պատվիրանները եւ չի ձգտում իր կյանքում համապա-

տասխանել դրանց: Նա չի մտածում այն մասին, թե արդյո՞ք իր գոր-

ծողությունները բարոյական են, ու չի զգում ինքնակատարելա-

գործման կարիք։ Շարունակելով իր մեղսական ապրելակերպը՝ նա 

անտարբեր է մնում առաքինությունների համար ապագա պարգեւ-

ների եւ մեղքերի համար հնարավոր պատիժների նկատմամբ: Եթե 

անգամ նա պատահաբար հանդիպի նման գաղափարների (օրի-

նակ՝ քարոզ լսելով կամ Սուրբ Գիրքը կարդալով), նա դրանց լուրջ 

չի վերաբերվում եւ ջանքեր չի գործադրում փոխվելու համար։ Ըստ 

էության, նրա բնավորությունը պայմանավորված է հոգեւոր ար-

ժեքների եւ իր գործողությունների հետեւանքների հանդեպ անլր-

ջությամբ: Այս իրավիճակը կարելի է բնութագրել որպես բարոյա-

կան սկզբունքների ու աստվածային օրենքին չհնազանդվելու 



28 
 

հետեւանքների լիակատար անտեսում: Մարդը հարմարավետ ինք-

նախաբեության մեջ է եւ չի ցանկանում ընդունել իր կյանքում հո-

գեւոր աճի ու փոփոխությունների անհրաժեշտությունը: 

Երկրորդ կատեգորիան ընդգրկում է այն մարդկանց, ովքեր 

թեեւ որոշակի մտահոգություն են ցուցաբերում բարոյական կյան-

քով ապրելու համար, սակայն դեռ չեն հասել իրական բարոյական 

հասունության: Նրանց բարի մտադրությունները կարող են խեղա-

թյուրվել, եւ նրանք կարող են լինել տարբեր վիճակներում։ Օրի-

նակ՝ նրանցից ոմանք կարող են լինել դառնության ու հուսահատու-

թյան մեջ, երբ, չնայած իրենց մեղքերի գիտակցմանը, ելք չեն տես-

նում եւ չեն ձգտում փոխվել, դառնալով իրենց մեղքերի ստրուկը։ 

Բարոյական ստրկությունը հոգեւոր գերության վիճակ է, երբ մար-

դը պահպանում է Աստծո պատվիրանները՝ առաջնորդվելով ոչ թե 

անկեղծ հավատով եւ Տիրոջ հանդեպ սիրով, այլ բացառապես աստ-

վածային պատժի վախով: Ներքին մաքրագործման, իր սրտի իսկա-

կան փոփոխության ձգտելու փոխարեն՝ նա կենտրոնանում է կրո-

նական ծեսերի արտաքին կատարման վրա՝ դա տեսնելով որպես 

երկնային պատժից խուսափելու միակ միջոցը։ Նրա դրդապատճա-

ռը ոչ թե բարիք գործելու անշահախնդիր ցանկությունն է, այլ 

պատժից վախենալը, որը նրան դարձնում է, ըստ էության, իր սե-

փական վախերի ստրուկը: Այս վիճակը հատկապես բնորոշ է այն 

մարդկանց, ովքեր մակերեսային կամ ամբողջովին խեղաթյուրված 

են ըմբռնում քրիստոնեական հավատը: Նրանք Աստծուն առաջին 

հերթին ընկալում են որպես ահեղ դատավորի, որպես ամենազոր 

տիրակալի, որն ընդունակ է պատժել սահմանված կանոններից 

նվազագույն շեղման դեպքում։ Բարեգութ Հոր կերպարը, որը պատ-

րաստ է ներել եւ նրանց առաջնորդել ճիշտ ճանապարհով, մնում է 

նրանց համար քողարկված, ամբողջությամբ չհասկացված: Աստծո 

հանդեպ իսկական սիրո բացակայությունը անհանգստության եւ 



29 
 

վախի խոր զգացում է առաջացնում՝ ստիպելով նրանց կառչել հա-

վատի արտաքին ձեւերից՝ ծեսերից եւ արարողություններից: Հա-

վատի այս արտաքին դրսեւորումները դառնում են ինքնանպա-

տակ, եւ նրանք անտեսում են ճշմարիտ առաքինությունները, ինչ-

պիսիք են կարեկցանքը, ողորմությունը եւ սերը մերձավորի հան-

դեպ: Նրանց բարեպաշտությունը վերածվում է դատարկ պատյա-

նի՝ զուրկ ներքին բովանդակությունից ու իմաստից։ Նրանց հոգե-

ւոր կյանքը նման է թատրոնի, որտեղ նրանք խաղում են բարե-

պաշտ մարդու դեր՝ արտաքին կրոնասիրության դիմակի հետեւում 

թաքցնելով իրենց հոգու դատարկությունը։ Իսկական դարձը դեպի 

Աստված՝ հիմնված սիրո եւ վստահության վրա, մնում է նրանց 

համար անհասանելի երազանք, քանի որ նրանք գտնվում են բարո-

յական ստրկության մեջ՝ չկարողանալով ազատվել վախի ու ծիսա-

պաշտության շղթաներից: Նրանք փորձում են հաճեցնել Աստծուն 

ոչ թե նրան ծառայելու անկեղծ ցանկությամբ, այլ նրա պատիժնե-

րից վախենալով, ինչը խանգարում է նրանց հոգեւոր աճին եւ իս-

կական երջանկության հասնելուն։ 

 Մյուսները կարող են հայտնվել գերության մեջ, երբ մեղքերը 

սովորություն են դառնում, եւ անձը զգում է, որ չի կարող հրաժար-

վել դրանցից: Ոմանք կարող են երեսպաշտություն դրսեւորել, երբ 

արտաքին արարքները առաքինի են թվում, բայց ներքին մտադրու-

թյունները մնում են մեղսական: Երեսպաշտը, տեղյակ լինելով Աստ-

ծո պատվիրաններին եւ դրանց չհամապատասխանող կյանքին, չի 

ձգտում ներքին փոփոխության։ Փոխարենը՝ նա կենտրոնանում է 

բարեպաշտություն դրսեւորելու վրա՝ միաժամանակ եսասիրական 

նպատակներ հետապնդելով։ Նրա ցուցադրական բարեպաշտու-

թյունը ուշադրություն գրավելու, ուրիշներից գովասանք ու հար-

գանք փնտրելու, ինչպես նաեւ իր իսկական, եսասեր եւ անազնիվ 

մտադրությունները քողարկելու գործիք է: Նա օգտագործում է 



30 
 

կրոնասիրությունը որպես դիմակ՝ թաքցնելու իր իրական դեմքն ու 

շարժառիթները: Նրա գործողությունները դրդված են ոչ թե ան-

կեղծ հավատով եւ արդարության ձգտումով, այլ արտաքին հավա-

նություն ստանալու եւ իր անձնական շահերի բավարարմանը հաս-

նելու ցանկությամբ՝ թաքնվելով բարեպաշտության հետեւում: 

«Վա՜յ ձեզ կեղծաւորներիդ՝ օրէնսգէտներիդ եւ փարիսեցիներիդ, 

որ տալիս էք անանուխի եւ սամիթի ու չամանի տասանորդը, բայց 

թողել էք օրէնքի ամենից կարեւորները՝ արդարադատութիւնը, 

ողորմութիւնը եւ հաւատը. հարկ էր այս անել եւ այն չթողնել: Կո՛յր 

առաջնորդներ, որ մժղուկները քամում էք եւ ուղտերը կուլ էք տա-

լիս: Վա՜յ ձեզ կեղծաւորներիդ՝ օրէնսգէտներիդ եւ փարիսեցինե-

րիդ, որ բաժակի ու պնակի դուրսը մաքրում էք, մինչ ներսից նրանք 

լի են ձեր գողութեամբ եւ անժուժկալությամբ: Կո՛յր փարիսեցի, 

նախ մաքրի՛ր բաժակի եւ պնակի ներսը, որպէսզի դրանց դուրսն 

էլ մաքուր լինի» (Մատթ. 23․23-25)։ 

Վերջապես, կա ինքնախաբեության վիճակ, երբ մարդը մոլո-

րության մեջ է ընկնում՝ հավատալով, որ իր կյանքը համապատաս-

խանում է Աստծո պատվիրաններին, թեեւ իրականում այդպես չէ: 

Այդ վիճակում գտնվող մարդը հասկանում է արդար կյանքի ան-

հրաժեշտությունը, բայց չի ձգտում ինքնակատարելագործման՝ ի-

րեն համարելով արդեն բավականաչափ բարոյական։ Դրա պատ-

ճառը քրիստոնեական կատարելության մասին խեղաթյուրված 

պատկերացումներն են ու ավելորդ ինքնավստահությունը: Այդ 

մարդը կատարում է բոլոր կրոնական ծեսերը, խուսափում է աշ-

խարհիկ ունայնությունից եւ, համեմատելով իրեն ուրիշների հետ, 

գալիս է եզրահանգման սեփական գերազանցության մասին։ Նման 

համեմատությունն ու սեփական արդարության պատրանքը հան-

գեցնում են հոգեւոր կատարելության բարձր մակարդակի հասնե-

լու սխալ կարծիքի: Այսպիսի մարդու «կատարելությունը» միայն 



31 
 

արտաքին տեսք է՝ հիմնված ինքնախաբեության եւ մակերեսային 

ինքնագնահատականի վրա։ 

Քրիստոնյան, չնայած իր մեղսականության գիտակցմանն ու 

դրանից տառապելու փորձին, հաճախ չի կարողանում կոտրել ա-

րատների շղթան: Ավելին, նույնիսկ նրանք, ովքեր ճաշակել են ար-

դար կյանքի քաղցրությունը, հաճախ վերադառնում են մեղսական 

կյանքին: Բնական հարց է ծագում՝ ո՞րն է այն հզոր ուժը, որն ըն-

դունակ է մեղավորին իր անկման մեջ պահել եւ իր մեջ ներքաշել 

առաքինության ձգտողներին։ Պատասխանը երեք գայթակղիչների 

մեջ է՝ մարմնի, աշխարհի եւ սատանայի: 

Մարմին եզրույթը վերաբերում է մարդու այլասերված, աղա-

վաղված էությանը, որը մշտապես ձգտում է դեպի զգայական վա-

յելքները, երկրային բարիքներն ու սեփական «ես»-ի վեհացումը: 

Չարը գործում է երեք մակարդակով. նախ՝ նա կրքոտ մտքեր է սեր-

մանում մարդու մտքում՝ նկարելով մեղսական հաճույքների գայ-

թակղիչ պատկերներ։ Այս մտքերը պարզապես անցողիկ պատկեր-

ներ չեն, այլ նպատակաուղղված հարձակումներ, որոնք առաջաց-

նում են հուզմունք եւ ցանկություն: Երկրորդ՝ կամքի մակարդակում 

պայքար է մղվում Աստծո պատվիրաններին հակասող ցանկու-

թյունների ու շնորհի ներքին ձայնի միջեւ։ Դա ներքին հակամար-

տություն է, որը պատռում է հոգին սրբության ցանկության եւ 

մեղքի փափագի միջեւ: Երրորդ՝ զգայական մակարդակում ակտիվ 

ցանկություն կա ժամանցի, զգայական հաճույքների ու այն ամենի 

նկատմամբ, ինչը հաճելի է մարմնական բնությանը։ Մարմնի գայ-

թակղությունների վտանգը կայանում է նրանում, որ չարի աղբյուրը 

մեր մեջ է՝ մեր ապականված բնության մեջ: «Գիտեմ, որ ոչ մի բարի 

բան չի բնակւում իմ մէջ, այսինքն՝ իմ մարմնի մէջ, որովհետեւ 

կամենալը կար իմ մէջ, իսկ բարին գործելը՝ ոչ» (Հռոմ. 7․18)։ Մենք 

կանգնած ենք թշնամու հետ, որը մշտապես ներկա է մեր ներսում՝ 



32 
 

գայթակղելով եւ մղելով մեզ մեղքի: Միայն այս գայթակղություն-

ների դեմ անողոք պայքարը, հոգեւոր կատարելության մշտական 

ձգտումը եւ մարմնական ցանկություններին անզիջում հակառա-

կությունը կարող են հանգեցնել ազատագրման: Հարկավոր է ոչ 

միայն զերծ մնալ մեղսական արարքներից, այլեւ ակտիվորեն «խա-

չել մարմինն իր կրքերով ու ցանկություններով»՝ ճնշելով եսասիրու-

թյան եւ զգայական ցանկության յուրաքանչյուր դրսեւորում: Սա 

հեշտ ճանապարհ չէ. այն պահանջում է մշտական ջանք, ինքնակա-

տարելագործում ու խոր հավատք։ Միայն ինքն իր հետ մշտական 

պայքարի, ապաշխարության եւ Աստծուն մոտենալու միջոցով կա-

րելի է հուսալ մարմնի գերությունից ազատվելու եւ իսկական հո-

գեւոր խաղաղության հասնելու մասին: Սա երկար եւ աշխատա-

տար գործընթաց է, որը պահանջում է ոչ միայն կամքի ուժ, այլեւ 

աստվածային օգնություն ու շնորհ:  

«Աշխարհի» անվան տակ թաքնված են մարդիկ, որոնց ապրե-

լակերպը եւ համոզմունքներն ուղղակիորեն հակադրվում են հա-

վատի ու ճշմարտության ոգուն։ Սույն «աշխարհը», որը հասկաց-

վում է այս համատեքստում, ունի կրկնակի ազդեցություն մեղա-

վորների եւ արդար քրիստոնյաների վրա: Մի կողմից՝ նա օգտա-

գործում է մեր թուլությունները գայթակղությունների միջոցով։ Նա 

արթնացնում է կիրքը զգայական վայելքների խոստումներով, ա-

գահությունը բորբոքում է երկրային հարստությունների փայլով եւ 

փառասիրությունը սնուցում պատրանքային պատիվներով ու 

աշխարհիկ հպարտության այլ հատկանիշներով: Այս «աշխարհը» 

մարդուն մոլորեցնում է հաջողության պատրանքներով՝ երջանկու-

թյան հեշտ ճանապարհ առաջարկելով՝ մոռանալով կյանքի հոգե-

ւոր բաղադրիչի մասին։ Այս ամենը պարզապես փայլուն փաթա-

թան է, որը թաքցնում է դատարկությունը։ Մյուս կողմից, այս նույն 

«աշխարհը» իր երկրորդ կերպարանքով ագրեսիվություն է ցույց 



33 
 

տալիս եւ չարություն բոլոր նրանց նկատմամբ, ովքեր ձգտում են 

արդարության։ Այն ոչ միայն խանգարում է հասկանալ ճշմարտու-

թյունը, մարդու մտքերն ու գործողությունները շփոթելով կասկած-

ների եւ գայթակղությունների հետ, այլեւ ակտիվորեն ներքաշում է 

մեղքի ցանցերը: Այն թակարդներ է լարում փրկության ճանապար-

հին՝ շահագործելով մարդկային բնության թուլությունները: Դա 

նման է խելացի գիշատիչին, որը հետեւում է իր զոհին ու թույլ տեղ 

փնտրում նրա պաշտպանության մեջ: Այս թշնամուն դիմակայելու 

համար անհրաժեշտ է միշտ հիշել երկրային բարիքների ունայնու-

թյան մասին: Նա, ով իսկապես հավատում է Նախախնամությանը, 

ով վստահ է, որ առանց Աստծո կամքի իր գլխից նույնիսկ մազ չի 

ընկնում, չի ենթարկվի աշխարհի գայթակղություններին: Այս հա-

վատքը ծառայում է որպես անխորտակելի վահան ամեն չարիքի 

դեմ: Այն ուժ է տալիս դիմակայելու գայթակղություններին, ամ-

րացնում է ոգին եւ ուղղում արդարության ուղին: 

Բայց բացի աշխարհի գայթակղություններից, կա եւս մեկ, ա-

վելի սարսափելի թշնամի՝ սատանան: Նրա ուժն ու խորամանկու-

թյունը նրան դարձնում են հատկապես վտանգավոր հակառակորդ։ 

Նա օգտագործում է բոլոր հնարավոր միջոցները իր նպատակնե-

րին հասնելու համար՝ հանգամանքներ, մարդկային էության թու-

լություններ ու այն ամենը, ինչը կարող է նպաստել նրա կործանա-

րար ծրագրերին: Երբեմն արտաքին բարիքներով է գայթակղում, 

երբեմն՝ աղետներով եւ վշտերով։ Դրա նպատակն է սերմանել ան-

մաքուր մտքեր մարդու սրտում, երեւակայությունը լցնել սին երազ-

ներով ու արթնացնել մեղավոր ցանկություններ։ Սատանան գոր-

ծում է խորամանկորեն՝ փնտրելով մարդու հոգում թույլ կետ, հենց 

այն կետը, որի վրա կարելի է ամենաուժեղ ձեւով ազդել։ Սակայն 

պետք է հիշել, որ նա ամենակարող չէ: Նրա գործողությունը սահ-

մանափակվում է Աստծո թույլտվությամբ եւ հաջողվում է միայն 



34 
 

այն դեպքում, երբ մարդն անզգուշության է մատնվում ու չի հոգում 

իր մասին։ Ուստի զգոնությունը եւ հավատն ամենաարդյունավետ 

պաշտպանությունն են սատանայի որոգայթների դեմ: Միայն սե-

փական թուլությունները ճանաչելով ու Աստծուն օգնության հա-

մար դիմելով կարելի է հաղթահարել գայթակղությունները եւ հաս-

նել հոգեւոր կատարելության: 

Առաքինությունը կարող է սահմանվել որպես Աստծո օրենքի 

ճշգրիտ պահպանման մշտական ու անկեղծ ձգտում, որը հիմնված 

է խոր հավատի վրա եւ ներշնչված է Աստծո հանդեպ սիրուց եւ ակ-

նածանքից: Այս սահմանումից բխում են մի քանի հիմնական հետե-

ւություններ, որոնք բնութագրում են քրիստոնեական առաքինու-

թյունը: Նախ՝ առաքինությունը բաղկացած է Աստծո օրենքի ճշգ-

րիտ կատարման համար մշտական ու ջանասեր հոգածությունից: 

Սա նշանակում է, որ միայն բարեպաշտության մակերեսային եւ 

անցողիկ զգացումները, որոնք կարող են առաջանալ նույնիսկ ա-

րատավոր կյանք վարող մարդկանց մեջ, չեն կարող քրիստոնեա-

կան առաքինություն կոչվել: Նաեւ չպետք է շփոթել առաքինությու-

նը Աստծո պատվիրաններին համապատասխան կյանք վարելու 

անպտուղ ցանկության կամ այս պատվիրանների զուտ արտաքին 

կատարման հետ: Իսկական առաքինությունը մարդուց պահանջում 

է խոր ներքին աշխատանք եւ Աստծո պատվիրանները կատարելու 

անկեղծ ցանկություն:  

Առաքինության հիմքը ճշմարիտ հավատն է առ Հիսուս Քրիս-

տոս: Սա նշանակում է, որ մարդը պետք է ամուր համոզմունք ու-

նենա ինչպես Քրիստոսի վարդապետության ճշմարտացիության, 

այնպես էլ դրան հետեւելու անհրաժեշտության հարցում: Եթե մեկը 

չի գիտակցում, որ ինքն է ամենամեծ մեղավորը, չի հասկանում, որ 

իր մեղքերի համար արժանի է հավիտենական պատժի եւ որ 

փրկության միակ ճանապարհը հավատն է առ Հիսուս Քրիստոս, 



35 
 

ապա այդպիսի մարդը չի կարող դառնալ Աստծո օրենքի նախան-

ձախնդիր կատարողը: Հավատն այստեղ կենտրոնական դեր է խա-

ղում, քանի որ այն է դրդում մարդուն գործել Աստծո պատվիրան-

ներին համապատասխան: Իսկական առաքինությունը, որը հիմն-

ված է հավատի վրա, ներշնչված է Աստծո հանդեպ ակնածալից սի-

րուց: Այդ սերն այն շարժիչն է, որը ստիպում է մեզ անընդհատ 

ձգտել կատարել Աստծո օրենքը: Մենք հակված ենք պատրաստա-

կամորեն ու եռանդով կատարել նրանց հրամանները, ում սիրում 

եւ հարգում ենք: Այդ սերն է, որ մեր առաքինությանը տալիս է իր 

բարձր արժեքն ու դարձնում այն իսկական քրիստոնեական առա-

քինություն։ Ի վերջո, պետք է նշել, որ քրիստոնեական առաքինու-

թյան կարեւոր բաղադրիչ է նաեւ ինքնահրաժարումը։ Պետք է ար-

մատախիլ անել ինքնասիրությունն իր ներսում, քանի որ այն ան-

համատեղելի է Աստծո եւ մերձավորների հանդեպ իրական սիրո 

հետ: Եսասիրությունից զերծ մնալու եւ ուրիշների շահերը սեփա-

կանից վեր դասելու այս ցանկությունը քրիստոնեական կյանքի 

կարեւոր կողմն է: Առանց ինքնահրաժարման անհնար է հասնել իս-

կական առաքինության, քանի որ դա է, որ օգնում է մեզ՝ հաղթա-

հարելու մեր թուլություններն ու ձգտել ավելի բարձր իդեալին: Այս-

պիսով, քրիստոնեական առաքինությունը բարդ եւ բազմակողմ 

հասկացություն է, որն իր մեջ ներառում է Աստծո օրենքի նախան-

ձախնդիր կատարումը, Հիսուս Քրիստոսի հանդեպ ճշմարիտ հա-

վատը, Աստծո հանդեպ ակնածալից սերն ու ինքնահրաժարումը: 

Այս բաղադրիչները փոխկապակցված են եւ լրացնում են միմյանց՝ 

ստեղծելով ամբողջական պատկերացում, թե ինչ է առաքինությու-

նը քրիստոնեության մեջ: Առանց այս տարրերից մեկի անհնար է 

խոսել իսկական առաքինության մասին, եւ նրանց համակցումով է, 

որ քրիստոնեական առաքինությունը կարեւորագույն գործոն է 

դառնում հավատացյալի կյանքում: 



36 
 

Ճշմարիտ առաքինությունը որոշելը բարդ խնդիր է. դա պա-

հանջում է մեր ներքին դրդապատճառների ու արտաքին դրսեւո-

րումների մանրակրկիտ վերլուծություն: Մեր ներկա վիճակում մեր 

առաքինության աստիճանը գնահատելու համար մենք կարող ենք 

առանձնացնել մի քանի հիմնական չափանիշներ, որոնցից յուրա-

քանչյուրն արժանի է առանձին, մանրամասն քննարկման: Առաջին 

չափանիշը մեր շարժառիթների մաքրությունն է։ Աստծո պատժի 

վախից կատարվող գործողություններն առաքինության ամենա-

ցածր մակարդակի վրա են: Նման արարքները, թեեւ արտաքնապես 

Աստծո պատվիրաններին համապատասխան են, սակայն զուրկ են 

իսկական ոգեղենությունից, լինելով պատժից խուսափելու եսասի-

րական ցանկության եւ ոչ թե բարեպաշտության անկեղծ ցանկու-

թյան արդյունք: Ավելի բարձր են նրանք, ովքեր գործում են հա-

վիտենական երանության հույսով, քանի որ նրանց շարժառիթնե-

րը, թեեւ դեռեւս եսակենտրոն, ուղղված են վարձատրություն ստա-

նալուն, որը, ի տարբերություն պատժից խուսափելու, ենթադրում 

է առաքինության՝ որպես ինքնին արժեքավոր բանի գոնե նվազա-

գույն գիտակցում: Բայց ամենակատարյալ առաքինությունը ձեռք 

է բերվում միայն այն ժամանակ, երբ մեր բոլոր գործողությունները 

կատարվում են Աստծո փառքի համար՝ մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի 

հանդեպ անսասան հավատով: Այստեղ գործողությունները թելա-

դրված են ոչ թե վարձատրության ակնկալիքով կամ պատժի վա-

խով, այլ Աստծո հանդեպ անբասիր սիրով ու Նրա կամքը կատա-

րելու ցանկությամբ՝ առանց որեւէ անձնական շահի: 

Երկրորդ չափանիշը Աստծո կամքը կատարելու մեր պատրաս-

տակամության եւ կարողության աստիճանն է: Այստեղ հաշվի են 

առնվում ե՛ւ մեր ներքին վիճակը, ե՛ւ արտաքին հանգամանքները։ 

Ոմանց համար պատվիրանների կատարումը հեշտ է լինում՝ 

ուրիշների աջակցությամբ ու հավանությամբ: Մյուսների համար 



37 
 

դա գալիս է դժվարությունների, ծաղրի, հալածանքի եւ հասարա-

կության կողմից դիմադրության հետ: Մեր առաքինության ուժը 

ցույց է տալիս, թե որքանով ենք մենք կարողանում հաղթահարել 

այդ խոչընդոտները, որքանով ենք պատրաստ՝ պայքարելու մեր 

կրքերի ու գայթակղությունների դեմ։ Նույնիսկ այս գայթակղու-

թյունների ինտենսիվությունը կարեւոր է. ուժեղ գայթակղություն-

ների հաղթահարումը ցույց է տալիս ավելի մեծ տոկունություն, 

քան թույլերի հաղթահարումը: Պետք է գնահատել ներքին պայ-

քարն, որը պահանջվում է պատվիրանները կատարելու համար, ու 

դրա հաղթահարումը։  

Երրորդ չափանիշը մեր բարեպաշտ գործունեության շրջա-

նակն է։ Ճշմարիտ առաքինությունը չի սահմանափակվում միայն 

մի քանի պատվիրանների կատարմամբ, այլ դրսեւորվում է կյանքի 

բոլոր ոլորտներում Աստծո օրենքներով ապրելու ցանկությամբ: Սա 

նշանակում է մշտական ինքնակատարելագործում եւ բարոյական 

սկզբունքներին համակողմանիորեն հետեւելու ցանկություն կյան-

քի բոլոր բնագավառներում՝ ամենափոքր մանրուքներից մինչեւ 

գլոբալ որոշումներ: Անհրաժեշտ է մշտական ինքնավերլուծություն 

ու ամեն ինչում Աստծո կամքին համապատասխանելու ձգտում։ Եւ 

վերջապես, չորրորդ չափանիշը հաստատակամությունն է արդա-

րության ձգտման հարցում: Սա գայթակղություններին դիմակայե-

լու, դժվարություններին չտրվելու եւ հոգեւոր կատարելության հա-

մար անընդհատ պայքարելու կարողությունն է։ Այստեղ կարեւորը 

ոչ միայն կամքի ուժն է, այլեւ իր վրա անընդհատ աշխատելու 

պատրաստակամությունը, ինքնակարգապահությունն ու շարունա-

կական հոգեւոր աճը: Սա մեկանգամյա արարք չէ, այլ ապրելա-

կերպ, կատարելության շարունակական ձգտում։ 

Բարի գործերի իրական արժեքը որոշվում է ոչ թե բուն գործե-

րով, այլ ներքին վերաբերմունքով, որը դրդում է դրանց: Առանց 



38 
 

բարի տրամադրվածության, առանց սիրո եւ կարեկցանքի, բարի 

գործերը մնում են միայն արտաքին ձեւ՝ զուրկ ճշմարիտ առաքի-

նությունից: Օրինակ՝ ողորմությունը բարի գործ է, բայց դրա ար-

ժեքը մեծանում է, եթե այն դրդված է սիրով ու գթասրտությամբ 

կարիքավորների հանդեպ, այլ ոչ թե պարզապես բարեպաշտու-

թյուն դրսեւորելու ցանկությամբ: Երբ մենք խոսում ենք առաքինու-

թյան մեջ կատարելության մասին, նկատի ունենք հենց այս բարի 

ներքին մղումները: Որքան խորն են այդ զգացմունքներն արմատա-

վորված մարդու սրտում, այնքան հոգեպես ավելի կայուն եւ վստա-

հելի է նա: Երբ մարդը նոր է սկսում իր բարոյական կատարելագոր-

ծումը, նա կարող է ունենալ այդ հատկությունները միայն սաղմնա-

յին վիճակում: Դրանք մարդու համար բնական ինչ-որ բանի վեր-

ածելը երկար ու տքնաջան գործընթաց է, որը պահանջում է մշտա-

կան հոգեւոր աշխատանք: 

Յուրաքանչյուր ոք, ով ձգտում է Աստծուն իսկական հաճեցնե-

լուն, պետք է գնա խստորեն սահմանված ճանապարհով, որը պա-

հանջում է խոր ներքին աշխատանք եւ մշտական ինքնակատարե-

լագործում: Առաջին եւ հիմնարար քայլը անսասան հավատն է առ 

Աստված: Այս հավատը պետք է լինի ոչ միայն Աստծո գոյության 

ճանաչում, այլ Նրա կամքի՝ որպես բարձրագույն ու անսասան 

ճշմարտության խոր, համապարփակ ընդունում: Նման մարդու ողջ 

կյանքը պետք է ստորադասվի Աստծո պատվիրաններին եւ դառնա 

դրանց մարմնավորումն ամենօրյա կյանքում: Դրա համար անհրա-

ժեշտ է հեռու մնալ աշխարհի եռուզեռից, նյութական բարիքներին 

կապվածությունից եւ երկրային հաճույքներից, որոնք շեղում են 

հոգեւոր ճանապարհից ու թույլ չեն տալիս կենտրոնանալ գլխա-

վորի վրա: Աշխարհիկ գայթակղությունները, կապանքների նման, 

կապկպում են հոգին, թույլ չեն տալիս նրան ապրել Աստվածահաճո 

կյանքով: Մերժելով աշխարհիկը՝ մարդն ազատում է իր սիրտը՝ այն 



39 
 

դարձնելով Սուրբ Հոգու լույսի անոթ։ Մշտական աղոթքը դառնում 

է այդպիսի մարդու կյանքի անբաժանելի մասը, շարունակական 

կոչն առ Աստված, Նրա օրհնության եւ առաջնորդության աղեր-

սանք: Աղոթքը երկխոսություն է Աստծո հետ, դա Նրա հետ միաս-

նության ցանկություն է, դա ուժի եւ ոգեշնչման աղբյուր է արդա-

րության ճանապարհին: Սակայն միայն հավատն ու աղոթքը բավա-

րար չեն: Աստծուն հաճեցնելը պահանջում է ակտիվ գործողու-

թյուններ եւ մշտական ինքնակատարելագործում: Մարդը պարտա-

վոր է ստիպել իրեն՝ կատարելու բարի գործեր, անխոնջ հետեւելու 

Տիրոջ բոլոր պատվիրաններին, նույնիսկ երբ սիրտը դիմադրում է 

մեղքի հանդեպ մարդկային սկզբնական հակվածության պատճա-

ռով: Ներքին այս հակամարտությունը հուսահատության պատճառ 

չէ, այլ ավելի մեծ ջանասիրության խթան։ Պետք է կենտրոնանալ 

Աստծո կամքի, Նրա պատվիրանների վրա եւ ձգտել միայն Նրան 

հաճոյանալ՝ ուշադրություն չդարձնելով սեփական թուլություննե-

րին ու անկատարությանը: Սա պահանջում է հսկայական ինքնա-

տիրապետում ու կամքի ուժ:  

Առանձնահատուկ ուշադրություն պետք է դարձնել այնպիսի 

առաքինությունների զարգացմանը, ինչպիսիք են հեզությունը, ո-

ղորմածությունը, գթասրտությունը եւ կարեկցանքը: Անգամ երբ 

սիրտն ըմբոստանում է, մարդ պետք է ստիպի իրեն դրսեւորել այդ 

հատկությունները՝ հաղթահարելով եսասիրությունն ու զայրույթը։ 

Սա հեշտ գործ չէ, որը պահանջում է մշտական ջանքեր: Կարեւոր է 

հիշել, որ իսկական առաքինությունը բնածին հատկանիշ չէ, այլ 

ձեռք է բերվում ինքն իր վրա երկար եւ համառ աշխատանքի ար-

դյունքում: Հենց այս դեպի լավը մշտական ձգտման, սեփական 

թուլությունների այս համառ հաղթահարման մեջ է, որ դրսեւորվում 

է Աստծուն իսկապես հաճեցնելու ցանկությունը: Երբ մարդը, չնա-

յած իր ցանկություններին եւ ներքին հակասություններին, ամբողջ 



40 
 

հոգով ու սրտով ձգտում է կատարելագործման, Տերը տեսնում է 

նրա ջանքերը եւ օգնում նրան: Աստվածային շնորհն աստիճանա-

բար փոխակերպում է նրա հոգին՝ Սուրբ Հոգու զորությամբ առա-

քինություններ դրոշմելով նրա վրա։ Այն հատկությունները, որոնք 

նախկինում պետք էր ձեռք բերել մեծ դժվարությամբ, դառնում են 

բնական: Այսպիսով, Աստծուն հաճոյանալու ճանապարհը մշտա-

կան ինքնակատարելագործման գործընթաց է, որը պահանջում է 

ոչ միայն հավատ ու աղոթք, այլեւ մշտական հոգեւոր աշխատանք 

եւ ձգտում՝ կատարելու Աստծո կամքը: 

 

  



41 
 

 

Գ Լ Ո Ւ Խ  Բ  
 

Հավատի մասին 

 

Հավատը մարդկային գոյության հիմնարար կողմն է, որը վեր է 

զուտ ռացիոնալ գիտելիքներից: Դա հավատ է մի իրականության 

հանդեպ, որը մենք չենք կարող ուղղակիորեն տեսնել, շոշափել կամ 

տրամաբանորեն ապացուցել: Սա պարզապես կույր վստահություն 

չէ, այլ խոր ներքին ընդունում՝ հիմնված տեղեկատվության աղբյու-

րի, այս դեպքում՝ Աստվածային հայտնության հեղինակության 

վրա: Մենք ի վիճակի չենք ֆիզիկապես տեսնել Աստծուն, բայց 

մտածելով մեզ շրջապատող աշխարհի բարդության եւ գեղեցկու-

թյան մասին՝ կարող ենք անուղղակիորեն հասկանալ Նրա մեծու-

թյունն ու զորությունը: Այս ըմբռնումը, սակայն, մնում է թերի, ան-

կատար, եւ հավատն է, որ լրացնում է այս բացը՝ թույլ տալով մեզ 

ընդունել Մեկ Աստծո գոյությունը առանց լիարժեք տրամաբանա-

կան բացատրություն պահանջելու: Սուրբ Երրորդության՝ մեկ 

Աստված երեք անձի մեջ հասկացությունը վառ օրինակ է այն բանի, 

թե ինչպես է հավատը դուրս գալիս մարդկային հասկացողության 

սահմաններից: Մենք չենք կարող ամբողջությամբ ըմբռնել այս դա-

վանանքի էությունը, օգտագործելով միայն տրամաբանությունը եւ 

էմպիրիկ տվյալները: Այնուամենայնիվ, Սուրբ Գիրքը որպես հեղի-

նակավոր աղբյուր ընդունելը մեզ հնարավորություն է ընձեռում՝ 

հավատալու այս ճշմարտությանը նույնիսկ առանց մտավոր լիար-

ժեք ընկալման: Նույնը վերաբերում է հավատին առ Հիսուս Քրիս-

տոս՝ Աստծո Որդի, առ հավիտենական կյանք, առ Երկնքի Արքա-

յություն եւ քրիստոնեական հավատի ոչ պակաս խորհրդավոր, 

սակայն ոչ պակաս կարեւոր մյուս դավանանքները: Մեռելների 



42 
 

հարությունը, Հաղորդության խորհուրդը – սրանք բոլորը անդր-

անցական իրողություններ են, որոնք դուրս են մեր զգայական 

փորձից եւ պահանջում են հավատի ակտ՝ դրանք ընդունելու հա-

մար: «Ի՞նչ է հաւատը, եթէ ոչ՝ յուսացուած բաների հաստատումը եւ 

ապացոյցն այն բաների, որոնք չեն երեւում» (Եբր. 11․1)։ Մենք չենք 

կարող գիտականորեն ապացուցել այդ իրողությունների առկայու-

թյունը, իսկ դրա փորձերը հաճախ տանում են դեպի փակուղի։ 

Մարդկային միտքը սահմանափակ է, եւ Աստվածային խորհուրդնե-

րը բացառապես տրամաբանության միջոցով ըմբռնելու փորձերը 

նման են անսահմանությունը քանոնով չափելու փորձին: Հետեւա-

բար՝ առաջնահերթությունը հավատին է պատկանում, այլ ոչ թե 

բանականությանը: Աստվածայինի իմացությունը մեր մտավոր վեր-

լուծության արդյունք չէ, այլ Սուրբ Գրքի, ճշմարտության եւ Աստծո 

ամենակարողության վրա հիմնված Աստվածային հայտնությունն 

ընդունելու արդյունք: 

Ահա թե ինչու այնպիսի հարցեր տալը, ինչպիսիք են՝ «ինչպես 

է դա հնարավոր»՝ անհավատության դրսեւորում է։ Նման հետա-

քրքրասիրությունը, այս համատեքստում, ոչ թե գիտելիքի ցանկու-

թյուն է, այլ ավելի շուտ կասկած, Աստվածայինը մարդկային հաս-

կացողության շրջանակում տեղավորելու ցանկություն: Եթե մենք 

կարողանայինք ըմբռնել բոլոր Աստվածային ճշմարտությունները 

մեր մտքով, հավատքն ավելորդ կլիներ: Հավատքն անհրաժեշտ է 

հենց այն պատճառով, որ այն դուրս է գալիս մարդկային հասկա-

ցողությունից: Այսպիսով, հավատը բանականության բացակայու-

թյունը չէ, այլ դրա ընդլայնումը, անցումը աշխարհի սահմանափակ 

ընկալումից անդին: Հավատացյալի խնդիրն է ոչ թե «ապացուցել» 

Աստծուն, այլ «ամեն միտք գերել Քրիստոսի հնազանդությանը» (Բ 

Կոր. 10.5), այսինքն՝ իր միտքն ու մտքերը ստորադասել բարձ-

րագույն ճշմարտությանը, որը բացահայտված է Աստվածային 



43 
 

հայտնության մեջ եւ փորձված հավատքի փորձով։ Դա բանակա-

նության գիտակցված ենթարկումն է հավատին, ըմբռնում, որ 

ճշմարտությունը կարող է ավելի մեծ չափով բացահայտվել հոգեւոր 

փորձի, քան ապացույցների միջոցով: Ի վերջո, հավատը դեպի գի-

տելիք տանող ճանապարհն է, ճանապարհ, որը սկսվում է ոչ թե 

վերլուծությունից, այլ վստահությունից, մարդկային մտքի հնարա-

վորություններին գերազանցող բարձրագույն ճշմարտությանը 

նվիրվածությունից: 

Նորկտակարանային հավատին նախորդել է Հին Կտակարանի 

հավատը: Մովսիսական օրենքը փրկության ճանապարհին նախա-

պատրաստական կարեւոր փուլի դեր կատարեց։ Այն նման է խնամ-

քով կառուցված ճանապարհի, որը տանում է դեպի նպատակը՝ 

Քրիստոսը՝ հավիտենական կյանքի աղբյուրը: Օրենքը, մի կողմից, 

ցույց է տալիս մարդկային թուլությունը, մարդու անկարողությու-

նը՝ կատարելության հասնելու եւ մեղքից խուսափելու սեփական 

ջանքերով։ Այն նման է հայելու, որն արտացոլում է մեր մեղսական 

էությունը, մեղքից մեր խոր կախվածությունն ու այն ինքնուրույն 

հաղթահարելու մեր անկարողությունը: «Ոչ մի մարդկային էակ 

օրէնքի գործերով չպիտի արդարացուի նրա առաջ, քանզի օրէնքի 

միջոցով է մեղքի ճանաչումը» (Հռոմ. 3․20)։ Սեփական մեղքի եւ 

անզորության այս գիտակցումը դառնում է Ավետարանն ընդունե-

լու բանալին: Օրենքը, ցույց տալով մեր փրկության կարիքը, պատ-

րաստում է սիրտը Քրիստոսի բարի լուրը ստանալու համար: Ավե-

տարանը հայտնում է Քրիստոսի մասին Իր ողջ փառքով եւ ողոր-

մածությամբ: Նա հայտնվում է ոչ թե որպես մեղքերի համար պատ-

ժող դատավոր, այլ որպես հոգեւոր հիվանդությունները բուժող Ա-

մենակարող Բժիշկ, մեղքի կապանքներից ազատող Փրկիչ ու իրենց 

հանդեպ հավատը կորցրածներին ուժ տվող Հույս: Հենց օրենքի եւ 

Ավետարանի այս հակադրության մեջ է գտնվում փրկության խոր 



44 
 

իմաստը: Օրենքը ցույց է տալիս խնդիրը, Ավետարանը՝ լուծումը։ 

Փրկագործող հավատը, որը ծագում է մարդու սրտում, լոկ դավա-

նանքների մտավոր ընդունում չէ, այլ Քրիստոսի մասին բարի լուրի 

խոր, հոգեւոր ընկալումը: Այս ընկալումն իրականացվում է Սուրբ 

Հոգու ազդեցությամբ, որը մարդու սրտում արթնացնում է հույս եւ 

վստահություն Աստծո բարեգթության հանդեպ: Այս հավատը հոգու 

մխիթարական հավաստիացում է, մեղքերի թողության եւ հավիտե-

նական կյանքի անկասկած հույս, որը տրված է Աստծո կողմից 

Սուրբ Հոգու շնորհով: Մարդը, ով սկսում է հավատալ, նման է հի-

վանդի, ով գիտակցում է իր անբուժելի հիվանդությունը եւ փնտ-

րում հմուտ բժշկի: Մեղավորը, օրենքի միջոցով տեսնելով իր թու-

լությունն ու դրանից ինքնուրույն ազատվելու անկարողությունը, 

նույնպես բժշկություն է փնտրում։ Եւ այս Բժիշկը բացահայտվում 

է նրան Ավետարանում՝ դա Քրիստոսն է, որին նա դիմում է բուժ-

վելու եւ փրկվելու համար: Հիսուսին իր Փրկիչ ճանաչելով՝ մարդն 

ազատվում է սատանայի լծից ու իսկական ազատություն գտնում ի 

Քրիստոս։ Փոխակերպման այս ընթացքն ակնթարթային արարք չէ, 

այլ Աստծո շնորհի ազդեցության ներքո հոգեւոր ծնունդ եւ ամբողջ 

կյանքի աստիճանական վերափոխում։ Սա Սուրբ Հոգու առաջնոր-

դությամբ մշտական ապաշխարության ու հոգեւոր կատարելու-

թյան ձգտման ճանապարհ է: 

Ճշմարիտ հավատը փոխակերպում է մարդու սիրտը, ազատում 

նրան երկրային կապվածություններից՝ փառքի, հարստության, 

զգայական վայելքների եւ ցանկացած մեղսական սովորություննե-

րի ծարավից: Դա տեղի է ունենում, քանի որ հոգեւորն ու նյութա-

կանը անհամատեղելի են, ինչպես կրակը եւ ջուրը: Հավատը՝ Աստ-

ծո պարգեւը, չի կարող զուգակցվել անցողիկ երկրային արժեքների 

հետ: Այն ուղղված է դեպի երկնայինը՝ հավատացյալի սիրտը 

բարձրացնելով դեպի իր սկզբնաղբյուրը, դեպի Աստված: Հավատը 



45 
 

փնտրում է հավիտենականն ու անտեսանելին, հետեւաբար՝ ամեն 

երկրային եւ աշխարհիկ բան թվում է նրան դատարկ ու խաբուսիկ, 

զուրկ իրական արժեքից: Երկրային բարիքների ողջ գրավչությունն 

ընկալվում է որպես պատրանք, որպես ճշմարիտ ուղուց շեղելու 

փորձ։ Հավատքը մարդուն տալիս է հոգեւոր ազատություն՝ ազա-

տելով նրան մեղքի, մահվան դժոխքի եւ սատանայի ազդեցությու-

նից, ինչպես նաեւ կյանքի տարատեսակ փորձություններից։ Հա-

վատացյալը կարող է ֆիզիկապես կախված լինել՝ ստրկության, գե-

րության, բանտարկության կամ հանգամանքների ճնշման տակ: 

Սուրբ նահատակները, ասենք, օրինակ են հավատացյալների, ով-

քեր ֆիզիկապես տառապել են, մինչդեռ հոգեպես ազատ էին: Հա-

վատը մարդուն ազատ է դարձնում իր հոգում, անկախ արտաքին 

հանգամանքներից: 

Ճշմարիտ հավատը փոխակերպում է մարդուն՝ դարձնելով 

նրան ավելի բարի, ավելի արձագանքող, ավելի կարեկից ու համբե-

րատար: Հավատը կարելի է համեմատել Աստվածային սերմի հետ. 

ինչպես սերմն է պտուղ տալիս, այնպես էլ հավատքը քրիստոնյայի 

մեջ տալիս է իր էությանը համապատասխանող հոգեւոր պտուղ-

ներ: Հավատը Բարի Լուրի անկեղծ եւ սրտանց ընդունումն է, որը 

տանում է դեպի ներքին, հոգեւոր երջանկություն: Ճշմարիտ հավա-

տը դրսեւորվում է Աստծո երկյուղով, որը ստիպում է հավատացյա-

լին խուսափել անզուսպ կրքերից: Բոլոր թույլատրելի աշխարհիկ 

բարիքները, նրա կողմից օգտագործվում են ոչ թե զգայական հա-

ճույք ստանալու համար, այլ ըստ անհրաժեշտության, որպեսզի 

պահպանի մարմնի ուժն ու կարողանա կատարել իր պարտակա-

նություններ՝ ծառայելով Աստծուն: Բանն այն է, որ հավատացյալի 

կյանքը կարգավորվում է ոչ թե մարմնական ցանկություններով, 

այլ Աստծուն հաճոյանալու նրա ցանկությամբ, իսկ աշխարհիկ 



46 
 

բարիքներն ինքնանպատակ չեն եւ միայն որպես գործիք են 

ծառայում այդ նպատակին հասնելու համար։ 

Հավատը, որը մենք համարում ենք մեր կյանքի անբաժանելի 

մասը, ենթակա է բազմաթիվ տարբեր գայթակղությունների: Ամե-

նահզոր գայթակղություններից մեկը մարմինն է՝ իր կրքերով ու 

ցանկություններով: Երբ սիրտը, որը հավատարիմ է իր համոզ-

մունքներին, սկսում է ենթարկվել անկառավարելի մտքերին եւ 

ցանկություններին, դա իսկական փորձություն է դառնում: Ավելին, 

այս աշխարհի գայթակղությունները, որոնք ներկայացնում են 

Աստծո Խոսքին հակասող ուսմունքներ ու ապականված կյանքի օ-

րինակներ, հակված են մարելու հավատի այդ կայծը, որն ապրում 

է մեզանից յուրաքանչյուրի մեջ: Այս գայթակղություններից մենք 

կարող ենք առանձնացնել այն գայթակղությունները, որ կապված 

են հարստության, պատվի, փառքի եւ տարբեր հաճույքների հետ: 

Սատանան ու նրա ծառաներն անում են հնարավոր ամեն բան հա-

վատքն արմատախիլ անելու, այն հանգցնելու համար, ինչպես ջրի 

ուժեղ հոսքը կարող է մարել ոչ մեծ կայծը: Նրանք օգտագործում 

են աղետները, դժբախտությունները, հալածանքները եւ վշտերը՝ 

ճնշելու հավատացյալի ոգին: Սակայն, չնայած այս բոլոր փորձու-

թյուններին, հավատարիմ սիրտը պետք է շարունակի պայքարել ու 

պահպանել իր հավատը՝ ցուցաբերելով համբերություն։ Յուրա-

քանչյուր գայթակղություն մեզ համար հնարավորություն է՝ խո-

րացնելու մեր հարաբերություններն Աստծո հետ եւ ամրացնելու 

մեր հավատը՝ չնայած բոլոր դժվարություններին ու փորձություն-

ներին, որ կարող են հայտնվել մեր ճանապարհին: 

Այսպիսով, իսկական հավատը բաղկացած է ո՛չ միայն ուղղա-

փառ դավանանքների ճիշտ ըմբռնումից եւ խոստովանությունից: 

Դրանք նրա հոգեւոր կյանքի հիմքն են՝ պայմանավորելով նրա 

աշխարհայացքն ու գործողությունները։ Սակայն դավանանքների 



47 
 

իմացությունն ու պաշտոնական խոստովանությունն ինքնին չեն ե-

րաշխավորում իսկական հավատը եւ մարդուն իսկական քրիստո-

նյա չեն դարձնում: Սրանք միայն անհրաժեշտ, բայց ոչ բավարար 

պայմաններ են։ Հետեւաբար, թեեւ հավատի ուղղափառ խոստովա-

նությունը միշտ հետեւանք է առ Քրիստոս ճշմարիտ հավատի, հա-

կառակը միշտ չէ, որ ճիշտ է: Գիտելիքն ու խոստովանությունը 

հավատի միայն արտաքին կողմն են, բայց հավատն ինքնին խոր 

հոգեւոր փորձ է, վերաբերմունք Աստծո եւ աշխարհի հանդեպ, որը 

որոշում է մարդու ողջ կյանքը։ Դավանանքների իմացության ու 

Քրիստոսի հանդեպ հավատքի միջեւ տարբերությունը խորն է եւ 

էական: Դավանանքների իմացությունը, որը հաճախ մնում է միայն 

մտավոր ըմբռնման մակարդակում, կարող է անպտուղ լինել՝ առա-

ջացնելով հպարտություն ու ինքնագոհություն։ Շատերը, ուսում-

նասիրելով դավանաբանությունը, շարունակում են ապրել մեղքի 

մեջ՝ առանց որեւէ ջանք գործադրելուորպեսզի փոխեն իրենց կյան-

քը իրենց քարոզած իդեալներին համապատասխան։ Նրանց գիտե-

լիքը, խոստովանությունը եւ նույնիսկ քարոզչությունը մնում են 

անպտուղ՝ չբերելով ոչ իրենց, ոչ էլ շրջապատին հոգեւոր գեթ նվա-

զագույն օգուտ։ 

Հավատն առ Աստված անհրաժեշտություն է յուրաքանչյուր ող-

ջամիտ մարդու համար, եւ դա լրացուցիչ ապացույցներ չի պահան-

ջում: Աստված, որպես ամեն ինչի Արարիչ ու Գերագույն Տիրակալ, 

մեզ կյանք է պարգեւում: Նա տալիս է մեզ ուժ եւ զանազան բա-

րիքներ, որոնք անհրաժեշտ են մեր գոյության համար: Մենք լիովին 

կախված ենք Նրանից բոլոր հանգամանքներում՝ թե՛ կյանքում, թե՛ 

մահվան մեջ: Ուստի մենք պարտավոր ենք հնազանդվել Նրան, ծա-

ռայել Նրան, երկրպագել Նրան ու կատարել Նրա կամքը, որպեսզի 

ստանանք Նրա շնորհը եւ օրհնությունները: Սակայն Աստծուն 

հաճոյանալու համար նախ պետք է ճանաչել Նրան: Այս գիտելիքը 



48 
 

ներառում է Նրա կատարելությունների, Նրա կամքի ու օրենքի 

իմացությունը: Առանց դրա մենք չենք կարող նույնիսկ ցանկանալ 

այն, ինչ հաճելի է Աստծուն, մենք չենք կարող կատարել Նրա պատ-

վիրանները եւ, հետեւաբար՝ չենք կարող խուսափել աղետներից ու 

կործանումից, որոնք կարող են մեզ վրա հասնել: Այսպիսով, Աստծո 

մասին գիտելիքը ոգեշնչման աղբյուրն է դառնում մեր բոլոր բարի 

գործերի համար: Սակայն միայն սեփական բանականության ու 

անձնական փորձի վրա հույս դնելը բավարար չէ Աստծո եւ հոգեւոր 

ճշմարտությունների մասին ճշմարիտ գիտելիքներ ձեռք բերելու 

համար: Մեղքից վնասված մեր մտքի ներկա վիճակում մենք հա-

ճախ ենթարկվում ենք կրքերի ազդեցությանը, որոնք մթագնում են 

մեր ընկալումը: Եթե մենք չենք կարող լիովին ըմբռնել նույնիսկ այն 

երկրային բաները, որոնք մեզ մոտ են ու հասանելի են մեր զգայա-

րաններին եւ դիտարկումներին, ապա ինչպե՞ս կարող ենք հույս 

ունենալ հոգեւոր ճշմարտությունների ճշգրիտ ըմբռնման վրա, ո-

րոնք անհասանելի են մեր անմիջական ընկալմանը: Ահա թե ինչու 

մենք պետք է դիմենք Աստվածային հայտնությանը: Դա այն լույսն 

է, որը լուսավորում է մեր ճանապարհն ու թույլ է տալիս մեզ տեսնել 

այն, ինչ դուրս է մեր սահմանափակ փորձից: Առանց այս հայտ-

նության, մենք կարող ենք մոլորության զոհ դառնալ, ինչը կարող է 

լուրջ հետեւանքների հանգեցնել մեր հոգու համար: Ուստի հայտ-

նության վրա հիմնված Աստծո իմացությունը դառնում է մեր հոգե-

ւոր աճի եւ զարգացման հիմքը, ինչպես նաեւ փրկության ու հավեր-

ժական երանության հույսի աղբյուրը: 

Փրկությունը սկսվում է առ տեր Հիսուս Քրիստոս հավատից: 

Նրա խոսքերը՝ «Ինձ չեք հավատում, իմ գործերին հավատացե՛ք» 

(Հովհ. 10.38) պարզապես հայտարարություն չեն, այլ Իր կյանքի եւ 

ծառայության իմաստալից դիտարկման ու խոր վերլուծության կոչ: 

Այդ գործերն այնքան ակնհայտ էին, այնքան հրապարակային ու 



49 
 

բազմաթիվ, որ ծառայեցին որպես Նրա աստվածային էության ան-

վիճելի ապացույց: Նրա կատարած բժշկությունները պատահական 

հանգամանքների արդյունք չէին: Դրանք հիվանդություններ բու-

ժելու նպատակաուղղված գործողություններ էին՝ սկսած ամենա-

փոքրից մինչեւ ամենածանր, անհույս հիվանդությունները, որոնց 

դեմ անզոր էր այն ժամանակվա բժշկությունը։ Դեւեր դուրս հա-

նելը, բնության տարերային ուժերը հնազանդեցնելը, մարդկային 

սրտերի գաղտնի մտքերն իմանալը – այս ամենը ցույց տվեցին Հի-

սուս Քրիստոսի զորությունը, որը գերազանցում էր մարդկային 

հնարավորությունները: Ապագան գուշակելու Նրա կարողությունը, 

կյանքը եւ սրտերը փոխելու Նրա խոսքի զորությունը ծառայեցին 

որպես Նրա աստվածային բնության հստակ ապացույց: Սակայն 

Նրա աստվածայնության ապացույցները չեն սահմանափակվում 

երկրային կյանքով: Նրա երկրային ծառայության ընթացքում կա-

տարվող հրաշքներին պետք է ավելացնել վիթխարի կարեւոր իրա-

դարձությունները, որոնք տեղի են ունեցել Նրա մահից ու համբար-

ձումից հետո: Նրա զարմանահրաշ մահը խաչի վրա՝ սիրո եւ զո-

հաբերության ամենապարադոքսալ եւ միեւնույն ժամանակ ամե-

նահզոր արարքը, շրջադարձային դարձավ մարդկության պատմու-

թյան մեջ: Մեռելներից հարությունը, որը հաստատվում է բազմա-

թիվ վկայություններով, մահվան նկատմամբ Նրա հաղթանակի ու 

Նրա աստվածության զորության անսասան ապացույցն է: Համբար-

ձումը երկինք, Սուրբ Հոգու իջնելը առաքյալների վրա Պենտեկոս-

տեի օրը, Եկեղեցու հիմնադրումը – այս ամենն անբաժանելի օղակ-

ներ են Հիսուս Քրիստոսի Աստվածությունը հաստատող իրադար-

ձությունների շղթայում: Ավելին, Սուրբ Հոգու գործողությունները, 

որոնք դրսեւորվում են հավատացյալների տարբեր հոգեւոր պար-

գեւներով, քրիստոնեության հաղթանակով հեթանոսության նկատ-

մամբ եւ Աստծո շնորհի շարունակական գործողություններով 



50 
 

Եկեղեցում, դարերի ընթացքում կազմում են Հիսուս Քրիստոսի 

աստվածության հզոր եւ համոզիչ վկայությունը: Ուստի, եթե Աստծո 

խոսքը թվում է անհասանելի կամ անհասկանալի, ապա Տիրոջ գոր-

ծերը, որոնք պարզ ու վառ դրսեւորված են մարդկության պատմու-

թյան ընթացքում, խոսում են իրենց համար՝ կասկածի տեղ չթողնե-

լով: Մարդը, հավատալով այս գործերին, ընդունում է Ավետարանի 

ողջ ճշմարտությունը եւ զորությունը։ «Իսկ եթէ անում եմ, թէ ինձ էլ 

չէք հաւատում, գործերի՛ն հաւատացէք, որպէսզի իմանաք եւ ճա-

նաչէք, որ Հայրը իմ մէջ է, եւ ես՝ Հոր մէջ» (Հովհ. 10․38)։ 

Այս հավատը հիմնված է երեք սյուների վրա՝ ամենագիտու-

թյուն, ճշմարտություն ու Աստծո շնորհ: Աստված, լինելով ամենա-

գետ եւ բացարձակ ճշմարիտ, ընդունակ չէ խաբելու՝ ոչ Իրեն, ոչ էլ 

ուրիշներին։ Նրա բարությունը դրսեւորվում է նրանով, որ Նա մեզ 

տալիս է միայն այն, ինչը նպաստում է մեր հավերժական փրկու-

թյանը: Քանի որ Աստծո հանդեպ հավատը գերազանցում է մեր 

մարդկային բանականությանը, մենք պետք է մեր բանականությու-

նը հանձնենք Աստծո կամքին՝ ճանաչելով Աստծուն որպես ճշմար-

տության եւ բոլոր բարիքների միակ աղբյուրը: Մտքի այս «զոհաբե-

րությունը» խոնարհության, հնազանդության ու նվիրվածության 

ակտ է Բարձրյալի հանդեպ: Մենք հայտնում ենք մեր վստահու-

թյունը եւ ընդունում Նրա բացարձակ իշխանությունը: Աստծուն 

չհավատալը վիրավորանք է Նրա հանդեպ եւ գիտակցված մերժում 

այն անգին շնորհների, որոնք Նա առատաձեռնորեն ընծայում է 

հավատացյալներին։ 

Հավատը Աստվածային հայտնության խոր, սրտանց ընդունում 

եւ խոստովանություն է: Սա ակտիվ, կյանքը փոխակերպող համոզ-

մունք է՝ արտահայտված հավատացյալի կյանքի ու գործունեու-

թյան մեջ։ Քրիստոնեական հավատի հիմքը Աստծո կողմից Սուրբ 

Գրքի միջոցով մեզ փոխանցված վարդապետությունն է: Եկեղեցու 



51 
 

սուրբ հայրերն անգնահատելի ներդրում են ունեցել աստվածային 

Հայտնության ճիշտ ըմբռնման գործում: Բացի Սուրբ Գրքից, քրիս-

տոնեական վարդապետության աղբյուրը Տիեզերական ժողովների 

որոշումներն են, որոնցում սահմանվել են քրիստոնեական հավա-

տի հիմնական դրույթները, ձեւավորվել են եկեղեցական կյանքի 

կանոններն ու լուծվել աստվածաբանական կարեւոր հարցերը։ 

Եկեղեցու կոչը՝ ընդունելու իր պահպանած Ճշմարտությունը, 

չի նշանակում դավանանքների պարզ սերտում, որը պահանջում է 

կույր համաձայնություն: Սա խորապես անձնական հոգեւոր փորձ 

է, որը ժամանակ եւ ջանք է պահանջում դրա լիարժեք զարգացման 

համար: Այս փորձի ճանապարհը կարող է լինել ոլորապտույտ, այն 

ներառում է մշտական աշխատանք սեփական անձի վրա, սեփա-

կան թուլությունների դեմ պայքար եւ ներքին հակասությունների 

հաղթահարում: Սա Աստծո հետ մշտական երկխոսություն է, ան-

կեղծ աղոթք ու հոգեւոր կատարելագործման ցանկություն: Եկեղե-

ցու առաջարկած կենսակերպը ենթադրում է հրաժարում եսա-

կենտրոնությունից, երկրային հաջողության եւ ճանաչման մրցա-

վազքից: Փոխարենը՝ այն կենտրոնանում է սիրո, մերձավորներին 

ծառայելու ու Քրիստոսի Մարմնի անօտարելի անդամակցության 

ըմբռնման վրա: Եկեղեցին պարզապես նույն հավատը դավանող 

մարդկանց բազմություն չէ: Այն կենդանի օրգանիզմ է, որտեղ յու-

րաքանչյուր անդամ անքակտելիորեն կապված է մյուսների հետ՝ 

միավորված սիրո եւ փոխադարձ աջակցության ոգով։ Այս սերը 

կենդանի, ակտիվ ուժ է, որը փոխակերպում է մարդկանց հարաբե-

րությունները՝ դրանք լցնելով իմաստով ու խորությամբ։ Այն ար-

տահայտվում է փոխադարձ հարգանքով, ներողամտությամբ, կա-

րեկցանքով եւ կարիքավորներին օգնելու պատրաստակամու-

թյամբ: Այս սիրո ու միասնության մեջ է, որ բացահայտվում է Ե-

կեղեցու իրական էությունը՝ որպես հոգեւոր համայնք: Եկեղեցու 



52 
 

Ճշմարտության հանդեպ հավատը պահանջում է ակտիվ մասնա-

կցություն այս համայնքի կյանքին, նրա խորհուրդներին եւ ծեսե-

րին: Սա հոգեւոր աճի, աստվածային սիրո խոր ըմբռնման ու յու-

րաքանչյուր հավատացյալի կյանքում դրա դրսեւորման մշտական 

ցանկությունն է: Սա նշանակում է բացել սիրտը Սուրբ Հոգու շնոր-

հը ընդունելու համար, որպեսզի Նա մաքրի հոգին մեղքերից եւ լցնի 

նրան հոգեւոր լույսով: Դա նշանակում է լիովին հանձնվել Աստ-

ծուն, վստահել Նրա Նախախնամությանն ու ընդունել Նրա շնորհը: 

Ըստ ս. Եփրեմ Ասորու. «Հավատա՛ քո ամբողջ սրտով Տիրոջը, եւ 

ամեն ժամանակ շնորհ կգտնես»1: Մենք սկսում ենք զգալ Աստծո 

ներկայությունը մեր կյանքում, զգալ Նրա առաջնորդությունն ու 

աջակցությունը դժվար պահերին: Աստվածային լույսը թափան-

ցում է մեր սրտերը՝ լուսավորելով հոգու թաքնված անկյունները եւ 

օգնելով մեզ՝ հոգեպես աճելու: Այս լույսը պարզապես փոխաբերու-

թյուն չէ, այլ Սուրբ Հոգու ներգործության իրական զգացում, որը 

խաղաղություն ու երանություն է պարգեւում մեզ: Հավատի ուղին 

մշտական հոգեւոր վերելքի, Աստծո ճանաչողության եւ Արարչին 

մերձենալու ճանապարհ է: 

«Ի՞նչ է հաւատը, եթե ոչ՝ յուսացուած բաների հաստատումը եւ 

ապացոյցն այն բաների, որոնք չեն երեւում. (Եբր. 11.1) Այս արտա-

հայտությունը պարզապես փաստի արձանագրում չէ, այլ խոր 

աստվածաբանական գաղափար, որը մտորում է պահանջում: Այն 

մեզ կոչ է անում ոչ թե հավատի վերացական ընդունմանը, այլ ան-

տեսանելին մեր հոգեւոր կյանքի իրողությունը դարձնելուն: Իհար-

կե, որոշ բաներ մեզ համար իրենց բնույթով միշտ առեղծված են 

մնալու, քանի որ Աստծո խորհուրդները գերազանցում են մեր 

հասկացողությունը: Պարտադիր չէ, որ Աստված «հասկանալի» լինի 

 
1 Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, с. 34. 



53 
 

մեր սահմանափակ բանականության համար, բայց այդ դեպքում 

ինչպե՞ս կարող ենք «գիտակցել» այն։ Բանալին հավատի ընդուն-

ման մեջ է, այն ճշմարտությունների խոնարհ յուրացման մեջ, ո-

րոնք Աստված հայտնել է մեզ: Հավատ սովորելը աստիճանական 

գործընթաց է, որը պահանջում է ժամանակ, համբերություն եւ 

մշտական ինքնակատարելագործում: Սա մեկանգամյա գործողու-

թյուն չէ, այլ ճանապարհ, որով քայլելիս մենք սովորում ենք վստա-

հել Աստծուն կյանքի բոլոր հանգամանքներում: Սա է քրիստոնեա-

կան հավատի էությունը: 

Ցանկացած բարի գործի հաջող ավարտը անհնար է առանց 

խոր ու անկեղծ հավատի առ Քրիստոս: Քրիստոնեական հավատի 

հիմքը քավության գաղափարն է Հիսուս Քրիստոսի զոհաբերու-

թյան միջոցով: Սա ոչ միայն պատմական իրադարձություն է, այլեւ 

խորին աստվածաբանական դոգմա, որը բացատրում է Աստծո եւ 

ընկած մարդկության միջեւ բարդ հարաբերությունները: Քրիստո-

նեական ուսմունքի համաձայն՝ մեղքը ոչ միայն բարոյական նորմե-

րի խախտում է, այլեւ մարդկային բնության խոր ապականություն, 

Աստծո կողմից ստեղծված մարդու եւ նրա Արարչի միջեւ կապի 

խզում: Անհնազանդության պատճառով առաջացած այս խզումը ոչ 

միայն բարոյական անմաքրություն է, այլեւ ծանր հոգեւոր հիվան-

դություն, որը մարդուն բաժանում է կյանքի ու լույսի աղբյուրից՝ 

դատապարտելով նրան հոգեւոր մահվան, այսինքն՝ Աստծուց եւ 

այն ամենից, ինչն իրական երանություն ու իմաստ է բերում գոյու-

թյանը: Սահմանափակ կարողություններով եւ ինքնախաբեության 

հակում ունեցող մարդը ի վիճակի չէ ինքնուրույն հաղթահարել իր 

մեղքերի հետեւանքները: Նրա փրկվելու փորձերը, լինեն դրանք 

բարի գործերի, զղջման, թե ճգնավորության միջոցով, մնում են ան-

բավարար, քանի որ մեղքն արմատավորված է մարդու էության 

խորքում՝ մի տարածքում, որը դուրս է գտնվում մարդկային 



54 
 

վերահսկողությունից եւ ջանքերից: Սա անձնական կարգապահու-

թյան կամ կամքի ուժի հարց չէ, այլ հիմնարար խզում, որն ազդել է 

մարդու բուն էության վրա: Այստեղ է, որ Հիսուս Քրիստոսի զոհա-

բերությունը գործի է դրվում: Քրիստոսը՝ որպես Աստծո կատարյալ, 

անմեղ Որդի, կամավոր կերպով Իր վրա վերցրեց ողջ մարդկության 

մեղքերի բեռը: Նրա տառապանքն ու մահը խաչի վրա պատահա-

կանություն կամ ողբերգական թյուրիմացություն չէին. դա դիտա-

վորյալ, աստվածային արարք է, որի նպատակն էր վերականգնել 

Աստծո եւ մարդու միջեւ խզված հարաբերությունները: Քրիստոսը՝ 

որպես Աստծո գառ, զոհաբերեց իրեն, դարձավ քավիչ զոհ՝ իր վրա 

վերցնելով մարդկային մեղքի ամբողջ բեռը, դրա առաջացրած ողջ 

ցավն ու տառապանքը։ «Բայց նա խոցուեց մեր մեղքերի համար եւ 

մեր անօրէնութիւնների համար դատապարտուեց. մեր խաղաղու-

թեան համար նա՛ պատիժ կրեց, եւ նրա՛ վէրքերով մենք բժշկուե-

ցինք» (Ես. 53․5)։ Հետեւաբար՝ Քրիստոսի մահը պարզապես երկ-

րային կյանքի ավարտը չէ, այլ հաղթանակ մահվան ու մեղքի 

նկատմամբ: Դա անսահման սիրո եւ ողորմածության արարք է՝ ա-

պացուցող, որ Աստված չի թողել մարդուն իր ճակատագրին, այլ 

ձգտում է հաշտության: Քրիստոսի մահվան ու հարության միջոցով 

բացվում է ճանապարհը դեպի ներում, բուժում եւ Աստծո հետ կորց-

րած հաղորդակցության վերականգնում: Նրա տառապանքը ցույց 

է տալիս ոչ միայն մեղքի սարսափը, այլեւ Աստծո սիրո անսահման 

խորությունը, որը կարող է ներել նույնիսկ ամենածանր մեղքերը։ 

Մեղքերի համար անկեղծ զղջումը եւ Քրիստոսին որպես Փրկիչ 

ու Տեր ընդունելը դառնում են ներում ստանալու եւ նոր կյանք 

գտնելու պայմաններ, որն արդեն ներդաշնակ կյանք է Աստծո ու 

ինքն իր հետ: Սա ոչ միայն կրոնական ծես է, այլեւ մարդու սրտի 

խոր փոփոխություն, որը դառնում է դեպի Աստված եւ ընդունում 

Նրա սերն ու ողորմածությունը: Միայն Հիսուս Քրիստոսի հանդեպ 



55 
 

հավատի, Նրա զոհաբերությունն ընդունելու միջոցով է մարդը հնա-

րավորություն ստանում ազատվել մեղքի իշխանությունից եւ գտ-

նել ճշմարիտ, լիարժեք հոգեւոր կյանք, որը լի է իմաստով ու հա-

վերժական փրկության հույսով: Սա ոչ թե վերացական աստվածա-

բանություն է, այլ անձնական վերափոխման եւ խոր ներքին խա-

ղաղություն ու հանգստություն գտնելու հիմք: 

Միայն այդպիսի հավատը կարող է ապահովել անհրաժեշտ 

ներքին ուժ խոչընդոտները հաղթահարելու եւ նպատակին հասնե-

լու համար։ Ըստ ս. Եփրեմ Ասորու. «Թոթափի՛ր երկդիմությունը եւ 

հագի՛ր հավատը, որպեսզի Տերը, տեսնելով քո հոգու նախանձա-

խնդրությունը, ամրապնդի քեզ գործում»1: Մարդկային ջանքերը, 

որքան էլ նշանակալի լինեն, առանց ի վերուստ օգնության բավա-

րար չեն։ Փաստն այն է, որ մեր մտադրությունները, նույնիսկ ամե-

նաազնիվները, հաճախ ապականված են եսասիրությամբ, մարդ-

կային էության անկատարությամբ ու սխալվելու հակվածությամբ: 

Միայն երբ հոգին մաքրվի եսասիրությունից եւ հպարտությունից, 

բարի մտադրությունները կարող են իրականացվել: Մարդկային 

ջանասիրության ու աստվածային շնորհի համադրությունը պար-

զապես երկու ուժերի գումար չէ, այլ փոխազդեցություն, որի առա-

ջացրած արդյունքն ավելի մեծ է, քան դրա մասերի գումարը: Մար-

դը պիտի պատրաստ լինի աշխատելու, ժամանակ եւ ջանք ներդնե-

լու իր պատրաստակամությունը նպատակին հասնելու համար: Իսկ 

Սուրբ Հոգու շնորհը, որ տրվում է մեզ առ Հիսուս Քրիստոս հավա-

տով, դա այն կենսական ուժն է, որը զորացնում է մեր ջանքերն ու 

օգնում՝ հաղթահարելու դժվարությունները: Միայն այդ դեպքում 

մենք կարող ենք հուսալ, որ մեր ջանքերը պսակվելու են իսկական 

եւ հարատեւ հաջողությամբ։ 

 
1 Там же. 



56 
 

Հավատը կենտրոնական տեղ է զբաղեցնում քրիստոնյայի 

կյանքում, քանի որ դրանով է ձեռք բերվում Քրիստոսը, Աստծո 

Արքայության լիությունն ու իսկական երանությունը: Կարեւոր է 

ընդգծել, որ այդ գործնական հավատը չի բացառում, այլ ընդհա-

կառակը, ենթադրում է քրիստոնեության դավանական ճշմարտու-

թյունների խոր ըմբռնում, ինչպիսիք են Սուրբ Երրորդությունը, 

Մարդեղությունը, Քրիստոսի քավող զոհաբերությունը, Հարությու-

նը, Երկրորդ Գալուստը եւ այլն։ Հավատն իր էությամբ գիտելիք է, 

որը կասկածի ենթակա չէ: Սակայն այդ գիտելիքը հիմնված չէ 

մարդկային բանականության կամ նյութական բաների վրա, այլ 

արմատավորված է Աստծո իմաստության մեջ: Սա նշանակում է, որ 

հավատը մեզանից պահանջում է ոչ միայն զգացմունքային արձա-

գանք, այլեւ մտավոր մասնակցություն։ Մենք պետք է ձգտենք հաս-

կանալ, թե ինչ է թաքնված յուրաքանչյուր դավանանքի հետեւում 

եւ ինչպես են դրանք կապված մեր կյանքի ու մեզ շրջապատող աշ-

խարհի հետ: Երբ մենք հավատում ենք Աստծո Խոսքին եւ ընդունում 

այն որպես ճշմարտություն, մենք դրանով իսկ հարգանքի տուրք 

ենք մատուցում Աստծուն: Աստվածային ճշմարտության հանդեպ 

այս ակնածանքը ճշմարիտ հավատի կարեւոր կողմն է: Այսպիսով, 

ճշմարիտ հավատը չի բացառում, այլ, ընդհակառակը, ներառում է 

բանականության ակտիվ օգտագործումը։ Այն մեզ խրախուսում է 

ուսումնասիրել, խորհել ու գտնել մեր կրոնի ավելի խոր իմաստը: 

Հավատը խոր, համապարփակ վստահություն է Աստծո հան-

դեպ, որը դրսեւորվում է Նրա կամքին ենթարկվելով եւ Նրա պատ-

վիրանների համաձայն ապրելու ցանկությամբ: Սա նշանակում է ոչ 

միայն ծեսերի ու արարողությունների պահպանում, թեեւ դրանք 

կարեւոր են որպես ներքին վիճակի արտաքին դրսեւորում, այլեւ 

ողջ կյանքի փոխակերպում Ավետարանի արժեքներին համապա-

տասխան: Հավատի այսպիսի փոխակերպող ուժն ապահովում է 



57 
 

իսկական երանություն եւ կյանքի իմաստավորում: Դա հավիտենա-

կան կյանքի բանալին է ու փրկության միակ ճանապարհը: Ահա թե 

ինչու քրիստոնեական կյանքի հենց սկզբում՝ մկրտության խոր-

հուրդի ժամանակ, հավատը կենտրոնական տեղ է գրավում։ «Ով 

հավատա եւ մկրտվի, կփրկվի» (Մարկ. 16.16)։ Մկրտությունը սոսկ 

ծես չէ, այլ հոգեւոր ծննդյան, Եկեղեցի մուտք գործելու եւ հավատը 

որպես կյանքի հիմք ընդունելու նախապայման: «Եթե բերանով 

խոստովանեք, որ Հիսուսը Տերն է եւ ձեր սրտում հավատաք, որ 

Աստված հարություն տվեց Նրան մեռելներից, դուք կփրկվեք. ո-

րովհետեւ սրտով հավատում են արդարությանը, եւ բերանով խոս-

տովանում են փրկության համար» (Հռոմ. 10.9-10)։ Այստեղ կարելի 

է տեսնել հավատացյալ սրտի ու շուրթերով հավատի խոստովանու-

թյան անխզելի կապը։ Սա հաստատում է հավատի ակտիվ բնույթը, 

որը պահանջում է ոչ միայն ներքին համոզմունք, այլեւ արտաքին 

դրսեւորում կյանքում։ Այս հավատը բոցավառվում է մեր սրտերում՝ 

թափանցելով մեր հոգու խորքերը, փոխելով մեր մտքերը, զգաց-

մունքներն ու արարքները: Դա մեր ջանքերի կամ ձեռքբերումների 

արդյունքը չէ, այլ պատասխան է Աստծո նախաձեռնությանը, Հի-

սուս Քրիստոսի զոհաբերությամբ դրսեւորված Նրա սիրուն: «Աստ-

ծու շնորհով փրկածներ եք հավատի միջոցով. եւ այս ձեզնից չէ, այլ 

պարգեւն է Աստծու» (Եփես. 2.8)։ 

Մարդը, խճճված մեղքի ցանցի մեջ, ասես հայտնվել է խոր ան-

դունդի հատակում ու անզոր է ինքնուրույն դուրս գալ: Այս ան-

դունդը պարզապես փոխաբերություն չէ. այն արտացոլում է մեր 

անկյալ բնության իրական վիճակը: Չարիքը, որն արմատացել է 

մեր մեջ, ոչ միայն մեր գործողությունների վրա ազդող արտաքին 

գործոն է, այլեւ ներթափանցում է հենց սրտի՝ մեր անձի ամենա-

խոր միջուկի մեջ՝ աղավաղելով մեր ցանկությունները, մտքերն ու 

ձգտումները: Աստվածաշնչյան հայտարարությունը՝ «Ո՞վ կծնվի 



58 
 

մաքուր անմաքուրից. ոչ մեկը» (Հոբ 14:4), ընդգծում է իրավիճակի 

այս անհուսությունը, երբ դիտարկվում է զուտ մարդկային տեսան-

կյունից: Մենք չենք կարող մեր ուժերով վերացնել այդ ադամական 

մեղքը եւ հասնել իսկական սրբության: Միայն ինքնուրույն մաքր-

վելու փորձերը՝ հենվելով մշակույթի, կրթության ու կամային ջան-

քերի վրա, նման են օվկիանոսի ջուրը գդալով դուրս ածելու փոր-

ձերին: Այս գործիքներն օգտակար եւ անհրաժեշտ են առօրյա 

կյանքում՝ նպաստելով անձնական զարգացմանն ու հասարակա-

կան կարգին, բայց անզոր են մարդու սրտում թաքնված չարի ար-

մատի դեմ պայքարում: Նրանց շնորհիվ մենք կարող ենք հասնել 

արտաքին բարեպաշտության որոշակի մակարդակի՝ դրսեւորելով 

օրինակելի վարք, պահպանելով բարոյական նորմերը եւ օրենքնե-

րը։ Սակայն իրական հոգեւոր փոխակերպումից զուրկ նման վար-

քագիծը մնում է լոկ մեղքի խորապես թաղված սերմերը թաքցնող 

դիմակ: Ներքին էությունը մնում է անփոփոխ՝ թունավորելով մեր 

կյանքն ու մեր շրջապատը: Նմանատիպ հայտարարությունը հաս-

տատվում է Սուրբ Գրքում. «Մարմնական միտքը թշնամություն է 

Աստծո դեմ. քանի որ նրանք չեն հնազանդվում Աստծո օրենքին եւ 

իսկապես չեն կարող» (Հռոմ. 8.7)։ Այստեղ շեշտը դրվում է Աստծո 

օրենքին ենթարկվելու մեր «մարմնի»՝ մեր անկյալ բնության անկա-

րողության վրա: Ոչ թե այն պատճառով, որ մենք բավականաչափ 

ջանք չենք գործադրում, այլ այն պատճառով, որ մեր բնությունն 

արմատապես վնասված է մեղքից: Այս վնասը պարզապես բնավո-

րության թուլություն չէ, որը կարելի է հաղթահարել կամային ջան-

քերով, դա արմատական լուծում պահանջող խոր գոյաբանական 

խնդիր է։ Միայն դրսից եկող ուժը կարող է փոխել այս իրավիճակը։ 

Միայն անդրանցական զորության միջամտությունը կարող է վերա-

կենդանացնել հոգին: Այս զորությունը Քրիստոսն է: Նրա քավիչ զո-

հաբերությունը խաչի վրա սոսկ խորհրդանշական գործողություն 



59 
 

չէ, այլ իրական հաղթանակ չար ուժերի հանդեպ եւ մարդկության 

մաքրագործում մեղքից: Աստծո շնորհը, որը հեղվում է առ Քրիս-

տոս հավատի շնորհիվ, գործում է մարդու մեջ՝ կենդանացնելով ու 

փոխակերպելով նրա սիրտը: Ըստ ս. Բարսեղ Կեսարացու. «Ցանկա-

ցած բարիք, որը Աստծո զորությունից մեզ մոտ է իջնում, մենք բո-

լորի մեջ ամեն ինչ առաջացնող շնորհի գործողություն ենք անվա-

նում»1: Սա պարզապես վարքագծի փոփոխություն չէ, այլ բուն էու-

թյան արմատական փոփոխություն, նոր մարդու ծնունդ Քրիստո-

սով, որտեղ մեռնում է հին «ես»-ը՝ իր բոլոր արատներով եւ թու-

լություններով հանդերձ, իսկ նրա փոխարեն՝ ծնվում է նոր անհա-

տականություն, նորոգված ու սրբագործված Աստծո կողմից: Այս 

գործընթացը պահանջում է մշտական ապաշխարություն եւ սրբու-

թյան մշտական ցանկություն, բայց այն հիմնված է ոչ թե մարդկա-

յին ուժի, այլ Աստծո շնորհի վրա, որը փոխակերպում է մեզ ներսից՝ 

թույլ տալով դուրս գալ մեղքի անդունդից ու սկսել նոր կյանք Աստ-

ծո հետ միասնության մեջ: 

Ապաշխարությունը սոսկ ձեւական ընթացակարգ չէ, այլ խոր, 

բազմակողմանի հոգեւոր արարք՝ ուղղված հոգու ապաքինմանը եւ 

Աստծո հետ ներդաշնակության վերականգնմանը: Սա բարդ ներ-

քին գործընթաց է, որը մարդուց պահանջում է անկեղծ ինքնավեր-

լուծություն, իր սխալները ճանաչելու եւ փոխելու հաստատակամ 

մտադրություն: Այն հիմնված է ոչ թե աստվածային պատժից վախի 

վրա, թեեւ այս տարրն առկա է մարդկային բնության մեջ, այլ ա-

մենից առաջ մեղքի բեռից ազատվելու, ներքին խաղաղություն գտ-

նելու եւ Արարչի հետ հաշտվելու ցանկության վրա։ Ապաշխարու-

թյունը մեկանգամյա գործողություն չէ, այլ հոգեւոր կատարելա-

գործման շարունակական գործընթաց, որը ոչ միայն վերացնում է 

 
1 Симфония по творениям святителя Василия Великого, Москва, 2008, с. 21. 



60 
 

մեղքի բծերը, ստանում Սուրբ Հոգու շնորհն ու ձեռք բերում բազմա-

թիվ դրական հատկություններ եւ հոգեւոր պտուղներ։ Սա խոր ներ-

քին փոխակերպում է, որը լուսավորում է մարդու հոգին աստվա-

ծային լույսով ու շնորհում հոգեւոր նորոգություն: Մարդը պետք է 

ազնվորեն ընդունի իր թուլությունները, թերությունները եւ մեղ-

քերը՝ առանց արդարացումների կամ ինքնախաբեության դիմելու։ 

Սա բարդ ներքին աշխատանք է, որը մարդուց պահանջում է քաջու-

թյուն ու խոնարհություն, պատրաստակամություն՝ առերեսվելու 

իր իսկական էությանը՝ իր բոլոր թերություններով հանդերձ: Մի-

այն խոր ինքնավերլուծությունից հետո մարդ կարող է անցնել հա-

ջորդ փուլ՝ ճանաչելով իր մեղքերը։ Սա անկեղծ զղջում է, որը բխում 

է սեփական գործողությունների պատճառած վնասի ըմբռնումից՝ 

ինչպես իրեն, այնպես էլ ուրիշներին, եւ, ամենակարեւորը՝ Աստ-

ծուն: Սա ոչ միայն այն բանի գիտակցումն է, թե ինչ սխալ է արվել, 

այլեւ՝ թե ինչու է դա արվել, ներքին ինչ պատճառներ են հանգեցրել 

մեղք գործելուն։ Այդ ըմբռնումը հիմք է հանդիսանում կյանքում հե-

տագա փոփոխությունների համար: Ապաշխարությունն առանց 

ձեր կյանքը փոխելու մտադրության՝ անիմաստ է: Ապագայում 

նմանատիպ մեղքերից խուսափելը, սեփական թուլությունների դեմ 

պայքարելն ու հոգեւոր աճի ձգտելը հաստատակամ մտադրություն 

է: Սա հոգեւոր ազատագրման եւ իսկական ներքին խաղաղության 

հասնելու ուղին է, որը մեզ սովորեցնում է ոչ միայն շտկել սխալ-

ները, այլեւ կանխել դրանք ապագայում՝ մեր մեջ զարգացնելով լա-

վագույն հատկանիշներն ու ձգտելով կյանքին ի Քրիստոս։ 

Խորը եւ անկեղծ զղջումն անփոխարինելի պայման է, առանց 

որի անհնար է ստանալ Աստծո ներումը: Շատերը սխալմամբ կար-

ծում են, որ բավարար է պաշտոնապես ընդունել իրենց սխալները, 

բայց դա միայն մակերեսային գործողություն է, որը չի դիպչում 

սրտին: Աստծո առջեւ իսկական խոնարհությունը մեղքի պարզ 



61 
 

խոստովանություն չէ, այլ սեփական մեղավորության խոր գիտա-

կցում, որն ուղեկցվում է հոգու զղջմամբ ու գործված չարիքի նկատ-

մամբ ատելությամբ: Սա այնպիսի զղջում է, որը գալիս է հոգու 

խորքից, մեր էության կենտրոնից: Միայն այդպիսի անկեղծ զղջու-

մը կարող է ընդունվել Աստծո կողմից: Եթե մենք միայն ձեւականո-

րեն ընդունենք մեր մեղքերը՝ առանց իրական զղջում զգալու այն 

չարիքի գիտակցումից, որը մենք պատճառել ենք կամ կպատճառե-

ինք, ապա մեր «զղջումը» որեւէ արժեք չունի: Աստված տեսնում է 

մեր սրտերը, Նա թափանցում է մեր մտքերի եւ զգացմունքների 

մեջ: Նա չի կարող ընդունել կեղծ խոնարհություն, մեղքերի սառն 

ու անսիրտ խոստովանություն, որն ասվում է լոկ պատժից խուսա-

փելու կամ արտաքին խաղաղություն գտնելու համար: Նման «զղ-

ջումը» միայն խաղ է, Աստծուն խաբելու փորձ, իսկ Աստծուն խաբել 

անհնար է։ Մեր չներված մեղքերը Աստծո անբարյացակամության 

արդյունք չեն, այլ մեր սեփական՝ Նրա առջեւ խոնարհվելու ցան-

կության հետեւանք։ Մենք ինքներս ենք ստեղծում պատնեշ մեր ու 

Աստծո միջեւ՝ չկամենալով ընդունել մեր մեղավորության ամբողջ 

խորությունը եւ Աստծո սիրո ու ողորմածության ամբողջ չափը։ 

Սուրբ Գիրքը հստակ ցույց է տալիս ճշմարիտ զղջման ճանա-

պարհը՝ խոր խոնարհության եւ սրտի զղջման ճանապարհը։ Սա 

մեխանիկական ընթացակարգ չէ, սա հոգու վերափոխում է, մեր 

վերաբերմունքի արմատական փոփոխություն Աստծո նկատմամբ։ 

Խոստովանության ձեւը կարող է տարբեր լինել՝ հրապարակային 

կամ գաղտնի, բայց դրա էությունն անփոփոխ է՝ անկեղծություն։ 

Հարկադրանք, պարտադրված խոստովանություն, մեղքերի ան-

լուրջ ու մակերեսային խոստովանություն՝ այս ամենը զուրկ է որեւէ 

արժեքից Աստծո աչքում։ Ոչ ոքի չի կարելի ստիպել զղջալ, եթե նա 

չի գիտակցում իր անկման խորությունը, եթե նա զզվանք չի զգում 

իր արածի նկատմամբ։ Միայն սրտից բխող անկեղծ եւ խոր 



62 
 

խոստովանությունը կարող է լսվել ու ընդունվել Աստծո կողմից։ 

Սաղմոսերգուն գեղեցիկ կերպով արտահայտել է այս աստվածա-

յին՝ ներելու պատրաստակամությունը. «Տերը մոտ է սրտով կոտր-

վածներին եւ փրկում է հոգով կոտրվածներին» (Սաղմ. 34․19): Սա 

այն խոստումն է, որը տրվում է բոլոր նրանց, ովքեր անկեղծորեն 

զղջում են ու ներում փնտրում: Աստծո խաղաղությունը գտնելու 

բանալին մեր սրտերում է, Աստծո առջեւ մեր խոնարհության մեջ, 

մեր մեղքն ընդունելու եւ չարիքից հրաժարվելու մեր պատրաստա-

կամության մեջ: Միայն այդ դեպքում մենք կստանանք ներում ու 

կգտնենք այն խաղաղությունը, որը գերազանցում է մարդկային 

բոլոր հասկացողությունները: 

Քրիստոնեական հավատը մեղքերի թողության եւ հավիտենա-

կան կյանքի հանդեպ հաստատուն վստահությունն է: Նման հա-

վատն ունեցող մարդն իր կյանքի ղեկը հանձնում է Աստծուն՝ ա-

պաստան ու խաղաղություն գտնելով Նրա մեջ։ Այս վիճակը բնու-

թագրվում է Աստծո հետ միասնության խոր զգացումով, այլ կերպ 

ասած՝ մասնակցությամբ Աստվածային կյանքին, սիրուն, իմաս-

տությանը, զորությանը եւ սրբությանը: Այս միասնությունը մար-

դուն տալիս է նոր ուժ, զորացնում է նրա ոգին, լցնում խաղաղու-

թյամբ ու ապագայի հանդեպ վստահությամբ: 

Հավատն առ Քրիստոս հավատ չէ ինչ-որ բանի, այլ հավատ է 

ինչ-որ մեկի՝ Հիսուս Քրիստոսի անձի, Նրա սիրո, զոհաբերության 

եւ հարության հանդեպ: Այդ հավատը հիմք է դառնում Աստծո 

կողմից որդեգրվելու, մեղքերի թողություն ստանալու եւ հավերժա-

կան կյանքի հույսն ունենալու համար: Դա կույր հավատ չէ. այն 

հաստատվում է մարդու կյանքում Աստվածային ներկայության 

փորձով: Այդ վստահությունը հիմնված է ոչ թե տրամաբանական 

ապացույցների, այլ ներքին համոզմունքի, Աստվածային սիրո ու 

ողորմածության անխախտ զգացումի վրա: Դա քաջություն եւ 



63 
 

վճռականություն է, որը հիմնված է կյանքում Աստվածային ներ-

կայության գիտակցման վրա:  

Հավատը, որպես հոգեւոր կյանքի կարեւորագույն հիմք, Աստ-

ծո շնորհի արդյունքն է: Այն ի վերուստ տրված առաքինություն է, 

որն ազդում է մարդու ներաշխարհի վրա։ Սուրբ Հոգին թափանցում 

է սիրտը եւ համակում այն հավատով առ Աստված: Սուրբ Հոգին 

առանցքային դեր է խաղում այս գործընթացում: Այն բացում է 

մտքի աչքերը՝ թույլ տալով տեսնել ճշմարտությունը, որը նախկի-

նում անհասանելի է եղել: Հավատն ու բանականությունը, չնայած 

իրենց տարբերություններին, ներդաշնակ են եւ չեն կարող հակա-

սել միմյանց: Հավատը, որպես ճանաչողության գերագույն ձեւ, վեր 

է բարձրանում բանականությունից, բայց դա չի նշանակում, որ 

նրանք հակասության մեջ են: Ընդհակառակը, Աստված, ով հավատ 

է տալիս, մարդկային հոգին նաեւ բանականության լույսով է օժ-

տել։ Սա ընդգծում է, որ Աստծուց եկող ճշմարտությունը չի կարող 

հակասել ինքն իրեն: Ի վերջո, ե՛ւ հավատը, ե՛ւ բանականությունը 

ծագում են մեկ աղբյուրից՝ Աստծուց: Գիտելիքի բոլոր ոլորտներում 

հետազոտությունը, եթե իրականացվում է ճշմարտության անկեղծ 

ցանկությամբ ու բարոյական չափանիշներին համապատասխան, 

երբեք չի հակասում հավատին: Ավելին, կարեւոր է նշել, որ արար-

ված աշխարհը հասկանալու ցանկությունը, նույնիսկ եթե այն առա-

ջանում է առօրյա փորձառության մակարդակում, պայմանավոր-

ված է Աստծո կամքով: Բնության ուսումնասիրության յուրաքան-

չյուր քայլ, ամեն մի նոր հայտնագործություն, ըստ էության, աստ-

վածային կամքի դրսեւորում է, որն աջակցում եւ առաջնորդում է 

այն ամենը, ինչ գոյություն ունի: Այսպիսով, կարելի է ասել, որ 

հավատն ու բանականությունը ոչ միայն գոյակցում են, այլեւ լրաց-

նում են միմյանց։ Նրանք ներկայացնում են նույն ճանաչողական 

գործընթացի երկու կողմերը, որոնցից յուրաքանչյուրն օգնում է 



64 
 

ավելի լավ հասկանալ մյուսը: Հավատը տալիս է իմաստ ու նպա-

տակ, իսկ բանականությունը՝ ճանաչելու եւ հասկանալու գործիք-

ներ: Հավատի ու բանականության միջեւ այս փոխազդեցությունը 

կարող է հանգեցնել կյանքի ինչպես հոգեւոր, այնպես էլ ֆիզիկա-

կան ասպեկտների ավելի խոր ըմբռնմանը: 

Կարեւոր է նշել, որ ճշմարիտ հավատն անհնար է առանց ապ-

աշխարության: Հիսուս Քրիստոսը, սկսելով իր քարոզչական գործը, 

ապաշխարության կոչ արեց՝ այն ներկայացնելով որպես Երկնքի 

Արքայությունը ձեռք բերելու անհրաժեշտ պայման։ Այս գաղափա-

րը Նրա ողջ վարդապետության առանցքն է: «Ապաշխարե՛ք, որով-

հետեւ Երկնքի Արքայությունը մոտ է» (Մատթ․ 4.17) – այս խոսքերը 

դարձան առանցքային Փրկչի քարոզներում՝ արտացոլելով մարդ-

կային էության խոր ըմբռնումը եւ փրկության ուղին:  

Ըստ ս. Բարսեղ Կեսարացու. «Տիրոջը հավատացողները նախ 

պիտի ապաշխարեն ըստ Հովհաննեսի քարոզի եւ ըստ մեր Տեր 

Հիսուս Քրիստոսի քարոզի»1: Մարդը, ով գիտակցում է իր մեղսա-

կանությունը, զգում է, որ նրան Աստծուց ասես անդունդ է բաժա-

նում: Ինչպե՞ս հաղթահարել այդ անդունդը, ինչպե՞ս կարող է մե-

ղավորը Բարձրյալի աչքում արդար դառնալ: Պատասխանը Հիսուս 

Քրիստոսի մեջ է, Ով անկյալ մարդկությունը Աստծուն կապող կա-

մուրջն է: Պենտեկոստեի օրը, երբ շատ մարդիկ, Պետրոս առաքյալի 

քարոզից հետո իրենց մեղսագործության գիտակցությունից բռն-

ված, վախով եւ ապաշխարությամբ հարցնում էին՝ «Ի՞նչ անենք» 

(Գործք 2.37), Պետրոսի պատասխանը, որը դարձել է քրիստոնեա-

կան հավատի հիմնաքարը, իր կատարման մեջ պարզ է ու միեւնույն 

ժամանակ բարդ. «Ապաշխարե՛ք»։ Ապաշխարությունը պարզունակ 

ափսոսանք չէ գործած մեղքերի համար: Դա խոր, սրտանց զղջում 

 
1 Там же, с. 297. 



65 
 

է, մտածողության եւ ապրելակերպի փոփոխություն, մեղքի նկատ-

մամբ նողկանք ու գարշանք: Ըստ ս. Հովհան Ոսկեբերանի. «Ապաշ-

խարությունը մեծ ուժ ունի, այն կարող է մեղքերի մեջ հույժ ըն-

կղմված մարդուն, եթե նա ցանկանա, ազատել մեղքերի բեռից»1: 

Ապաշխարությունը քրիստոնեական հոգեւոր կյանքի առաջին եւ 

հիմնական միջոցն է, հոգեւոր մաքրագործման ու Աստծուն մոտե-

նալու ճանապարհի վրա առաջին քայլը։ Կարեւոր է հասկանալ, որ 

ապաշխարությունը մեխանիկական ծես չէ, այլ խորապես անձնա-

կան փորձառություն, որը պահանջում է անկեղծություն եւ փոխվե-

լու պատրաստակամություն: Այն ենթադրում է ինքնավերլուծու-

թյուն, սեփական թույլ կողմերի ճանաչում ու մշտական պայքար 

սեփական կրքերի եւ թերությունների դեմ:  

Մեղավորին կարելի է նմանեցնել խոր քնած մարդուն։ Սա չի 

նշանակում ակնհայտ մեղքերով լի կյանք: Ամենից հաճախ սա վկա-

յում է կենդանի հավատի, Աստծո հանդեպ բոցավառ, անձնուրաց 

սիրո բացակայության մասին, որը դրսեւորվում է այն ամենի վճռա-

կան մերժմամբ, ինչը հակասում է Աստծո կամքին: Պարզ ասած՝ 

նման մարդը կարող է արտաքուստ պահպանել կրոնական ծեսերը, 

ապրել թվացյալ բարեպաշտ կյանքով, բայց նրա սիրտը մնում է 

սառն ու անտարբեր իր փրկության հանդեպ։ Բարեպաշտությունը 

նրա առաջնահերթությունը չէ. նա մտածում է բազում երկրային 

բաների մասին, բայց չի մտածում իր հավերժական ճակատագրի 

մասին, չի զգում հոգեւոր մահվան մոտալուտ վտանգը։ Նրա կյանքը 

նման է երազի, որի մեջ նա անցնում է կարեւոր հոգեւոր ճշմարտու-

թյունների կողքով՝ ուշադրություն չդարձնելով դրանց։ Այս հոգեւոր 

քունը կարող է դրսեւորվել տարբեր ձեւերով: Օրինակ՝ մարդը 

կարող է պաշտոնապես մասնակցել պատարագին, բայց չխորանալ 

 
1 Симфония по творениям святителя Иоанна Златоуста, Москва, 2008, с. 344. 



66 
 

կատարվածի էության մեջ, մեխանիկորեն աղոթել՝ առանց Աստ-

ծուն անկեղծորեն դիմելու: Նա կարող է պահպանել բարոյականու-

թյան արտաքին կանոնները, բայց չի ձգտում ներքին վերափոխ-

ման, չի պայքարում ներքին արատների դեմ, ինչպիսիք են հպար-

տությունը, նախանձը, ագահությունը: Նա կարող է առատաձեռն 

լինել նյութական առումով, բայց զուրկ է իր մերձավորների հան-

դեպ սիրուց եւ կարեկցանքից: Նրա կրոնական կյանքը չունի խո-

րություն ու իսկություն՝ լինելով ավելի շատ սոցիալական ձեւակա-

նություն, քան հավատի իրական դրսեւորում: Ընդ որում, այս հո-

գեւոր մահաքունը հաճախ ուղեկցվում է ինքնաքննադատության 

բացակայությամբ։ Այդպիսի մարդը կարող է չնկատել իր մեղքերը 

կամ համարել դրանք աննշան եւ ապաշխարություն չպահանջող: 

Նա հեշտությամբ կարող է արդարացնել իր գործողությունները՝ մե-

ղադրելով ուրիշներին կամ հանգամանքներին: Այսպիսի հոգեւոր 

կուրությունը խանգարում է մարդուն տեսնել Աստծո շնորհի իր կա-

րիքն ու փնտրել Նրա ողորմությունը: Նա կորցնում է ժամանակը, 

ընկղմված լինելով պատրանքների ու դատարկ հոգսերի մեջ, եւ 

վտանգում է իր հավիտենական կյանքը: Ուստի այս հոգեւոր քնից 

արթնանալը պահանջում է գիտակցված ջանք, անկեղծ ապաշխա-

րություն եւ հոգեւոր աճի, մշտական ինքնակատարելագործման ու 

Աստծո հետ մտերմության ցանկություն: Անհրաժեշտ է ակտիվորեն 

պայքարել մեղսական սովորությունների դեմ, զարգացնել հոգեւոր 

հատկություններ եւ օգնություն խնդրել Աստծուց ու եկեղեցուց: Սա 

հոգեւոր մահվան վտանգից խուսափելու եւ իսկական փրկության 

հասնելու միակ միջոցն է: 

Հեռանալով Աստծուց՝ մարդն իրեն դնում է իր տիեզերքի կենտ-

րոնում՝ ինքնահաստատումը վերածելով գոյության միակ նպատա-

կի։ Դա տեղի է ունենում ոչ միայն այն պատճառով, որ, կորցնելով 

կապը Բարձրյալի հետ, նա չի տեսնում ավելի նշանակալի բան, քան 



67 
 

իր սեփական եսը, այլեւ դատարկության խոր զգացողության պատ-

ճառով, որն առաջացել է իր նախկին հոգեւոր լիության կորստից 

հետո: Պատկերացրեք մի անոթ, որն ի սկզբանե լի էր աստվածային 

շնորհով: Աստծո հետ կապը խզելուց հետո անոթը դատարկվում է, 

եւ այդ դատարկությունը դառնում է ծարավի անդադար, ցավոտ 

զգացման աղբյուր։ Սա ոչ թե ինչ-որ կոնկրետ բանի ծարավ է, այլ 

անավարտության խոր, գոյութենական զգացում, իր ներսում բաց-

վող անդունդը լցնելու մշտական ցանկություն: Հոգեւոր օտարու-

մից առաջացած այս ներքին դատարկությունը տարբեր կերպ է 

դրսեւորվում. մեկը փորձում է այն լցնել նյութական բարիքներով՝ 

հարստությամբ ու շքեղությամբ: Մյուսը մխիթարություն է փնտ-

րում զգայական վայելքների մեջ՝ սուզվելով զվարճանքի, սեքսի, 

թմրանյութերի աշխարհ: Երրորդը ձգտում է իշխանության՝ դա 

դիտելով որպես ինքնահաստատման ճանապարհ եւ ամբողջակա-

նության պատրանքային զգացում ձեռք բերելու միջոց: Այս բոլոր 

ռազմավարությունները, թեեւ տարբեր են թվում, սակայն միավոր-

ված են մեկ ընդհանուր հատկանիշով՝ դրանք հոգեւոր դատարկու-

թյունը լցնելու փորձեր են՝ այն փոխարինելով այլ բաներով, հաճախ 

պատրանքային ու իրական բավարարվածություն չբերող: Հենց այս 

պատրանքն է դառնում մշտական հիասթափության աղբյուր։ «Ես 

շատ գործերի ձեռնամուխ եղայ, ինձ համար ապարանքներ շինեցի, 

ինձ համար այգիներ տնկեցի, ինձ համար պարտէզներ եւ ծաղկա-

նոցներ շինեցի եւ ամեն տեսակ պտղաբեր ծառեր տնկեցի նրանց 

մէջ: Ջրաւազաններ շինեցի ինձ համար, որ ջրերը ոռոգեն մայրի-

ների խիտ անտառները: Ծառաներ եւ աղախիններ ունեցայ, եւ 

նրանք ընդոծիններ ունեցան ինձ համար, եւ աւելի շատ նախիրներ 

ու հոտեր ունեցայ, քան բոլոր նրանք, որ եղել են ինձնից առաջ 

Երուսաղէմում: Ինձ համար արծաթ ու ոսկի կուտակեցի եւ թա-

գաւորներից ու գաւառներից մեծ գանձեր դիզեցի: Գուսաններ եւ 



68 
 

երգիչներ ու երգչուհիներ ունեցայ եւ մարդու որդու համար՝ ամեն 

մեղկութիւն: Տղամարդ եւ կին մատակարարներ բերեցի ինձ հա-

մար, եւ ես աւելի մեծ եղայ, քան բոլոր նրանք, որ ինձնից առաջ 

եղել են Երուսաղէմում. եւ աւելացաւ նաեւ իմ իմաստութիւնը: Ինչ 

որ աչքս ուզեց, ինձ չզրկեցի դրանից, եւ ոչ մի ուրախության համար 

սրտիս վրայ արգելք չդրի: Իմ սիրտն ուրախ եղաւ, որովհետեւ վա-

յելեց իմ աշխատանքի պտուղները, եւ դա էլ իմ բաժինը եղաւ իմ 

բոլոր վաստակներից: Ես նայեցի իմ ձեռքերի արած բոլոր գործե-

րին եւ դրանք անելու համար իմ քաշած չարչարանքներին, եւ, ահա՛ 

ամեն ինչ ունայնութիւն է եւ հոգու տանջանք, եւ ոչ մի օգուտ չկայ 

արեգակի ներքոյ» (Ժող. 2․4-11)։ 

Պարադոքսն այն է, որ որքան շատ է մարդը փորձում արտաքին 

միջոցներով լրացնել ներքին դատարկությունը, այնքան այն ընդ-

լայնվում է։ Սա մի տեսակ արատավոր շրջան է, որից ելքը հաճախ 

տեսանելի է լոկ վերադարձով դեպի նախկին հոգեւոր լիության աղ-

բյուրը՝ դեպի հոգեւոր արժեքներ ու աշխարհի եսակենտրոն ընկա-

լումից դուրս կյանքի իմաստի որոնում։ Հոգեւոր ծարավի էությունը 

հասկանալն առաջին քայլն է այն հաղթահարելու եւ իրական երջան-

կություն ու ներդաշնակություն գտնելու համար: Ի վերջո, իսկական 

լիությունը կարող է ձեռք բերվել միայն ապաշխարության միջոցով 

հոգեւոր վերածննդի ու Աստծո հետ վերամիավորման շնորհիվ: 

Բարոյական հեղաշրջումը, որը տեղի է ունենում ապաշխարու-

թյան գործընթացում, ներկայացնում է անձի ներքին կառուցվածքի 

խոր եւ արմատական փոփոխություն: Գիտակցության կենտրոնը 

սեփական եսից, նրա ցանկություններից ու կարիքներից տեղա-

փոխվում է դեպի Աստված եւ մերձավորները: Սա նշանակում է, որ 

մարդը դադարում է իրեն համարել աշխարհի կենտրոնը՝ գիտակցե-

լով իր կախվածությունը Բարձրյալից ու պատասխանատվությունն 

այլ մարդկանց հանդեպ: Հիսուս Քրիստոսը, ասելով՝ «Եթե որեւէ 



69 
 

մեկը կամենում է գալ իմ հետեւից, թող ուրանա իր անձը եւ վերցնի 

իր խաչը եւ հետեւի Ինձ» (Մատթ․ 16.24), ցույց է տալիս այս հեղա-

շրջումն առավելագույն պարզությամբ: «Ուրանալ ինքդ քեզ»՝ չի 

նշանակում ինքնաոչնչացում կամ սեփական անձի ժխտում, այլ 

ուղղակի ենթադրում է հրաժարվել ուրիշների հաշվին ինքնահաս-

տատվելու եսասիրական ցանկությունից ու սեփական կամքի վրա 

համառ պնդումից, նույնիսկ եթե դա հակասում է Աստծո կամքին: 

«Վերցրու քո խաչը»՝ խորհրդանշում է դժվարությունների եւ տա-

ռապանքների ընդունումը, որոնք անխուսափելիորեն առաջանում 

են հոգեւոր կատարելագործման ճանապարհին: Այս ճանապարհը 

պահանջում է զոհաբերություն, խոնարհություն ու սեփական թու-

լությունները հաղթահարելու պատրաստակամություն: Հետեւելով 

Քրիստոսին՝ մարդը հրաժարվում է իր եսասիրական կամքից, որը 

անհագ կուռքի նման անընդհատ պահանջում է իր ցանկություննե-

րի բավարարումը։ Ցանկասեր մարդը կարուսելի պես պտտվում է 

իր շուրջը, եւ նրա բոլոր գործողություններն ուղղված են այդ եսա-

կենտրոն պտույտի պահպանմանը։ Մերձավորների հանդեպ նրա 

սերը կեղծավոր է, պայմանավորված անձնական շահով կամ փո-

խադարձության ակնկալիքով, այլ ոչ թե մաքուր սրտի խորքից 

բխող անվերապահ, զոհաբերական սիրով: Սակայն եսասիրական 

կամքից հրաժարվելը չի նշանակում վերածվել պասիվ, թույլ կամ-

քով, ձգտումներից ու էներգիայից զուրկ էակի։ Ընդհակառակը, դա 

կամքի ազատագրումն է եսասիրության կապանքներից, նրա իրա-

կան ներուժի բացահայտումն է՝ ուղղված Աստծուն եւ մերձավորնե-

րին ծառայելուն: Սուրբ Հոգով կերպարանափոխված կամքն առաջ-

նորդվում է անձնազոհ սիրով՝ ագապեով, որը քրիստոնեության 

հիմնարար ուժն է: Այս սերը կախված չէ համակրանքներից կամ 

հակակրանքներից, հարաբերություններից եւ փոխադարձ պար-

տավորություններից։ Այն անշահախնդիր է եւ ներողամիտ, նման է 



70 
 

Նոր Կտակարանում նկարագրված Աստծո սիրուն մարդու հանդեպ: 

Այն դառնում է կյանքի շարժիչը՝ մարդուն ուղղորդելով ողորմու-

թյան, օգնության ու ծառայության գործերի։ Ապաշխարության մի-

ջոցով մարդը հրաժարվում է իր կամքից ոչ թե արտաքին ճնշման 

կամ հարկադրանքի պատճառով, այլ մեղքից մաքրվելու անհրա-

ժեշտության ներքին խոր գիտակցությունից ելնելով: Այս գիտա-

կցությունը նրան ասում է, որ ավելի բարձր նպատակներին հասնե-

լու եւ շրջապատող աշխարհի ու իր իսկական էության հետ ներ-

դաշնակության հասնելու համար իրեն անհրաժեշտ է ճնշել իր անձ-

նավորության այն կողմերը, որոնք խանգարում են այս գործընթա-

ցին: Դրանք հաճախ կապված են եսասիրության հետ, որը մարդու 

իրական էությունը չէ: Եսասիրական հակումները կարող են դրսե-

ւորվել տարբեր ձեւերով՝ սկսած նյութական հարստության անհագ 

ցանկությունից մինչեւ ուրիշներին տիրելու ցանկությունը: Դրանք 

մարդուն օտարում են իր իսկական էությունից, որն Աստծո պատ-

կերն ու նմանությունն է: Երբ մարդը գիտակցում է, որ իր իսկական 

էությունը պահանջում է հրաժարվել այս անբարո հակումներից, նա 

մտնում է ապաշխարության ճանապարհը: 

Ինքնահրաժարումը գործնական առումով դրսեւորվում է հնա-

զանդության միջոցով, որը քրիստոնյայի հոգեւոր կյանքի կարեւոր 

կողմն է։ Ըստ ս. Բարսեղ Կեսարացու. «Ինչպես մենք պիտի հնա-

զանդվենք միմյանց: Ինչպես ստրուկները տերերին, ըստ Տիրոջ 

պատվիրածի. «Եթե մեկն ուզում է առաջին լինել, բոլորից վերջինը 

եւ բոլորի սպասավորը պիտի լինի» (Մարկ. 9.35)1: Այս հնազան-

դության էությունը կայանում է նրանում, որ մարդը պատրաստ է 

իր ցանկություններն ու կամքը ստորադասել Աստծո կամքին: Այս 

ստորադասումը միշտ չէ, որ համընկնում է մարդու անձնական 

 
1 Симфония по творениям святителя Василия Великого, с. 304. 



71 
 

ձգտումների եւ ակնկալիքների հետ, քանի որ Աստծո կամքը կարող 

է հանգեցնել այնպիսի իրադարձությունների ու իրավիճակների, ո-

րոնք միշտ չէ, որ համապատասխանում են երջանկության եւ հաջո-

ղության մասին մեր պատկերացումներին: Քրիստոնյան պետք է 

սովորի տարբերել իր եսասիրական ցանկությունները եւ հոգու ի-

րական կարիքները, ինչը դժվար գործ է: Հաճախ է պատահում, որ 

մեր ցանկությունները կարող են գունավորվել եսասիրական մտա-

դրություններով, ու հենց այս համատեքստում է, որ Աստծուն հնա-

զանդվելը դառնում է իրական փորձություն: Բացի այդ՝ Աստծուն 

հնազանդությունը կարող է դրսեւորվել կյանքի տարբեր ոլորտնե-

րում՝ ուրիշների հետ հարաբերություններում, մասնագիտություն 

ընտրելիս, դժվար որոշումներ կայացնելիս: Այս ասպեկտներից յու-

րաքանչյուրը մարդուց պահանջում է ոչ միայն հավատ, այլեւ խո-

նարհություն, պատրաստակամություն՝ ընդունելու, որ իր ծրագրե-

րը միշտ չէ, որ համընկնում են Աստծո ծրագրերի հետ: Օրինակ՝ 

երբեմն մարդը կարող է զգալ, որ ինքը պետք է գնա որոշակի ճա-

նապարհով, բայց ի վերջո բախվելու է այնպիսի հանգամանքների, 

որոնք ստիպում են նրան փոխել ուղղությունը: Նման ժամանակնե-

րում կարեւոր է հիշել, որ Աստծո կամքը միշտ ուղղված է դեպի բա-

րին, անգամ եթե այդ բարին այս պահին ակնհայտ չէ: Այսպիսով, 

ապաշխարությունը, ինքնահրաժարումն ու հնազանդությունը սոսկ 

ձեւական գործողություններ չեն, այլ ներքին վերափոխման խոր 

գործընթաց են: Սա ճշմարիտ ազատության ճանապարհն է, որտեղ 

մարդը սովորում է վստահել Աստծուն եւ ընդունել Նրա կամքը, որը 

տանում է դեպի ավելի կատարյալ ու ներդաշնակ կյանք: 

  



72 
 

 

Գ Լ Ո Ւ Խ  Գ  
 

Հույսի մասին 

 

Մեր էության խորքերում երջանկության անհագ ծարավ կա: 

Կեցության լիության այս ցանկությունը, այն, ինչ կյանքը լցնում է 

երջանկությամբ, իմաստով եւ բավարարվածությամբ, մեր բոլոր 

գործողությունների ու ցանկությունների հիմնական մղումն է եւ 

շարժիչ ուժը: Մենք անընդհատ ձգտում ենք հասնել մի բանի, որը 

կբավարարի մեր սիրտը, կընդլայնի մեր գոյության հորիզոնները 

ու կդարձնի կյանքը ավելի իմաստալից եւ հագեցած: Մեր յուրա-

քանչյուր գործողություն, ամեն մի ընտրություն ու ձգտում թելադր-

ված է երջանկության որոշակի չափաբաժին ստանալու ցանկու-

թյամբ։ Սակայն երկրային վայելքները, որքան էլ դրանք հաճելի լի-

նեն, ժամանակավոր են եւ անցողիկ։ Նրանք նման են միրաժի, որը 

ձգում է իր թվացյալ մոտիկությամբ, բայց երբեք ամբողջովին չի 

հագեցնում մեր սրտի ծարավը: Այս անհագությունը պայմանավոր-

ված է մեր հոգու մեջ կատարելության եւ գեղեցկության իդեալի 

առկայությամբ, որն իր ամբողջական մարմնավորումն է գտնում 

Աստծո մեջ: Մեր սիրտը, խորապես գիտակցելով իր սահմանափա-

կումները, ենթագիտակցաբար հասնում է բարձրագույն բարիքին՝ 

վայելելու Աստվածային գեղեցկությունն ու հոգեւոր պարգեւները: 

Բայց կարեւոր է գիտակցել, որ թե՛ երկրային, թե՛ երկնային բարիք-

ները կախված են Աստծուց: Նա է ամեն ինչի աղբյուրը, որը մեզ 

կյանք է տալիս, պահպանում է այն եւ ապահովում այն շարունակե-

լու համար անհրաժեշտ միջոցները: Աստծո նախախնամությունն 

անտեսանելի, սակայն հզոր ուժ է, որը պաշտպանում է մեզ 

չարիքներից ու դժբախտություններից, օգնում է մեզ բարի գործեր 



73 
 

կատարել եւ խուսափել մեղքերից: Մեր կյանքի յուրաքանչյուր պա-

հին մենք լիովին կախված ենք Աստծո կամքից, Նրա բարեգթությու-

նից ու շնորհից: Մեր հույսը հիմնված է Աստծո օգնությանն ապա-

վինելու եւ Նրա խոստացած բարիքների ակնկալիքի վրա: Մեր 

ցանկությունների հիմնական առարկան, իհարկե, երկնային բա-

րիքներն են՝ հավերժական ու կատարյալ։ Սակայն դրանք մեզ չեն 

տրվում այս երկրային կյանքում: Դրանք մեր հոգու նպատակն են, 

Աստծո տված խոստումը ապագայի համար: Եւ մենք ապրում ենք 

դրանք ստանալու հույսով։ Պողոս առաքյալը ճշգրտորեն արտա-

հայտեց այս վիճակը հետեւյալ խոսքերով. «Մենք հույսով ենք փրկ-

վել» (Հռոմ. 8․24): Այս կյանքում մենք ստանում ենք միայն երկնա-

յին երանության աննշան կանխազգացում, իսկ աստվածային շնոր-

հի լիությունը սպասում է մեզ հավերժության մեջ: Այս մնայուն 

հույսն է շարժիչը մեր հոգեւոր զարգացման, հավատքի ու սրբու-

թյան մեր ցանկության: Այսպիսով, մեր կյանքը ճանապարհ է դեպի 

այս բարձրագույն բարիքը, մի ուղի, որը լուսավորված է Աստծո 

հետ ապագա վերամիավորման ակնկալիքով եւ Նրա շնորհի լիու-

թյունը ստանալու հույսով: 

Հույսը կարող է դիտվել որպես մարդկային հիմնարար կարիք, 

որը խորապես արմատավորված է մեր բնության մեջ: Դրա նշանա-

կությունը պայմանավորված է այն բարիքների կարեւորությամբ, 

որոնք մենք հույս ունենք ստանալու, եւ որոնք ուղղակիորեն կապ-

ված են մեր բարօրության հետ: Ֆիզիկական մակարդակում հույսը 

խթանում է հիմնական կենսաբանական կարիքներն ապահովելու 

ցանկությունը, սակայն հույսի իմաստը շատ ավելի մեծ է, քան այդ 

ցանկության խթանումը: Ավելի կարեւոր է հույսի հոգեւոր բաղա-

դրիչը։ «Հույսով փրկվեցինք. իսկ տեսանելի հույսը հույս չէ, քանի 

որ մի բան, որ մեկը տեսնում է, էլ ինչո՞ւ հուսա» (Հռոմ. 8.24)։ Շա-

տերի, հատկապես՝ հավատացյալների համար հույսը նշանակում է 



74 
 

հավատ մեղքերի թողության ու աստվածային շնորհ ստանալու 

հանդեպ, որը լուսավորում է միտքը, զորացնում կամքը, սիրտը 

լցնում խաղաղությամբ եւ վստահությամբ։ Այս հոգեւոր հույսը ուժ 

է տալիս՝ հաղթահարելու կյանքի դժվարությունները, առաջնոր-

դում է բարի գործեր կատարելու եւ աջակցում է հոգեւոր կատարե-

լագործմանը: Ինչպես ցանկացած առաքինություն, հույսը նույն-

պես ենթակա է փորձությունների: Այն հաճախ տատանվում է որոշ 

պահերի, երբ մարդը բախվում է անախորժությունների ու տառա-

պանքների, հատկապես՝ ծանր հիվանդության դեպքում կամ մահ-

վան առջեւ։ Նման պահերին մեր փրկության թշնամին՝ սատանան, 

ակտիվորեն հարձակվում է՝ ձգտելով մեզ հասցնել հուսահատու-

թյան եւ վհատության վիճակի, ու մենք կարող ենք զգալ, որ բավա-

րար ուժ չունենք նրան դիմակայելու համար: Նման պահերին հատ-

կապես կարեւոր է խոնարհաբար եւ անկեղծորեն աղոթել, որ Տերը 

զորացնի մեր ոգին ու վերականգնի մեր հույսը Իր բարության եւ 

պաշտպանության հանդեպ՝ ապավինելով մեր փրկության աղբյուր 

Հիսուս Քրիստոսին: 

Այսպիսով, հույսը պարզապես վերացական հասկացություն չէ, 

այլ հիմնարար գործոն, որը որոշում է մեր կյանքի որակը, ինչպես 

ֆիզիկական, այնպես էլ հոգեւոր մակարդակներում: Որքան ավելի 

իմաստալից լինի հույսը մեզ համար, այնքան այն կայուն պիտի 

լինի: Իր հերթին՝ հույսը հիմնված է Աստծո Նախախնամության 

հանդեպ հավատի վրա: Այդ Նախախնամությունը դրսեւորվում է 

նրանով, որ Աստված Իր անսահման բարեգթությամբ կյանք է տա-

լիս իր բոլոր արարածներին ու ապահովում նրանց այն ամենով, ինչ 

անհրաժեշտ է նրանց կյանքը պահպանելու, շարունակելու եւ բա-

րեկեցության հասնելու համար: Աստված հատուկ ուշադրություն է 

դարձնում մարդկանց՝ նրանց կյանքի բոլոր հանգամանքներն ուղ-

ղելով դեպի բարձր նպատակներ՝ բարոյական կատարելագործում, 



75 
 

հոգեւոր աճ, փրկություն եւ հավերժական երանություն Երկնքի Ար-

քայությունում: Աստված դա խոստանում է բոլոր նրանց, ովքեր կա-

տարում են Նրա պատվիրանները: Երկնքի Արքայությունում հա-

վերժական երանության հույսը շատերի համար կյանքի հզոր խթան 

է՝ դրան իմաստ ու նպատակ տալով եւ օգնելով հաղթահարել ան-

խուսափելի մահվան վախը: 

Կարեւոր է հասկանալ, որ հույսը հիմնված է Աստծո խոստում-

ների վրա, որոնք իրենց հերթին հաստատվում են Նրա հավատար-

մությամբ: Որպես ամենագետ՝ Աստված գիտի այն ամենը, ինչ կա-

րող է օգտակար ու անհրաժեշտ լինել մեզ համար: Նրա ամենակա-

րողությունը թույլ է տալիս իրականացնել այն, ինչ Նա ցանկանում 

է: Այսպիսով, հույսը, որով մենք ապրում ենք, պետք է լինի ոչ միայն 

ամուր, այլեւ խորապես արմատավորված հավատի մեջ: Հույսը ներ-

առում է վստահություն առ Աստված եւ պատրաստակամություն՝ 

հետեւելու Նրա ճանապարհին, նույնիսկ երբ հանգամանքները 

թվում են դժվար կամ անկանխատեսելի: Միայն այդ հույսն է ճշ-

մարիտ, մնացած բոլորը կեղծ են ու տանում են դեպի մոլորություն: 

Ինչպես ճիշտ ուղուց շեղված մարդն է թափառում տարբեր ճանա-

պարհներով, այնպես էլ Աստծուց հեռացածն է աջակցություն փնտ-

րում արտաքին հանգամանքներում եւ իրերում: Այդ թափառումը 

նման է ճանապարհին կուրացած մարդուն, ով չի տեսնում, թե ուր 

է գնում ու բախվում է խոչընդոտների։ Աստծո հանդեպ հույսի մեր-

ժումը հանգեցնում է անհուսալի եւ անցողիկ իրողություններում 

աջակցության որոնմանը, ինչի անխուսափելի հետեւանքն են հի-

ասթափությունն ու անհաջողությունը: 

Հույսը պետք է հասկանալ որպես ամուր համոզմունք աստվա-

ծային զորության, ողորմության ու ճշմարտության մեջ, որպես սին 

ինքնավստահության եւ ունայնության հակակշիռ: Դա մեր հավա-



76 
 

տի հիմքն է, որն աստիճանաբար հեռացնում է մեր սրտերը երկրա-

յին անցողիկ հույսերից, երկրային նվաճումների շղարշով ինքնա-

հաստատվելու մշտական ցանկությունից՝ տանելով դեպի օգնու-

թյան ու փրկության միակ ճշմարիտ աղբյուրը՝ դեպի Աստված: 

Մենք սովորում ենք համբերատար սպասել Նրա ողորմությանը, 

որն ամրացնում է մեր հոգին կյանքի դժվարություններին դիմակա-

յելու համար եւ ուղղորդում իրական երջանկության հասնելու մեր 

ձգտումները, որոնք կախված չեն երկրային փոփոխվող պայման-

ներից: Սա պատրանքներից միտքը մաքրելու, ոգին աստիճանա-

բար զորացնելու ու Աստծո Նախախնամությանն ապավինելու եր-

կարատեւ գործընթաց է: Աստծո հանդեպ հույսն է, որ օգնում է մեզ՝ 

հաղթահարելու մեր կյանքի ճանապարհի բոլոր խոչընդոտները, 

գտնելու մտքի խաղաղություն եւ ճշմարիտ երջանկություն: Սա է 

հույսի էությունը՝ որպես առաքինություն ու հոգեւոր կատարելա-

գործման շարունակական պայքար։ 

Հույսը, որպես մարդկային կյանքի կարեւոր բաղադրիչ, ան-

քակտելիորեն կապված է հավատի հետ։ Այն հիմնված է խոր հա-

մոզմունքի վրա, որ Աստծո Նախախնամությունը հոգ է տանում մե-

զանից յուրաքանչյուրի մասին: Ըստ ս. Գրիգոր Նազիանզացու. 

«Աստված կառավարում է տիեզերքը: Աստծո Բանը ե՛ւ այստեղ, ե՛ւ 

այնտեղ բաշխում է ամենն, ինչ Նրա խորհրդում որոշված է, որ լինի 

երկնքում ու երկրի վրա»1: Փրկիչն ուսուցանում է մեզ, որ նույնիսկ 

ամենափոքր արարածները, ինչպիսիք են թռչունները եւ վայրի ծա-

ղիկները, գտնվում են Նրա խնամքի տակ: Եթե Աստված հոգում է 

նրանց մասին, ապա առավել եւս Նա չի անտեսի Իր պատկերով եւ 

նմանությամբ ստեղծված մարդկանց: Այս ըմբռնումն օգնում է մեզ՝ 

կյանքի բոլոր հանգամանքներում մեր հույսը դնելու Աստծո վրա: 

 
1 Симфония по творениям святителя Григория Богослова, с. 423. 



77 
 

Մեր հույսն ամրապնդելու համար կարեւոր է հետեւել Փրկչի պատ-

վիրաններին, Ով մեզ կոչ է անում առաջին հերթին փնտրել Աստծո 

Արքայությունը եւ Նրա արդարությունը: Սա նշանակում է, որ մենք 

պետք է ձգտենք դեպի հոգեւոր արժեքներ, զարգացնենք մեր հա-

վատն ու բարի գործեր անենք։ Իր հերթին, Աստված Իր անսահման 

բարեգթությամբ մեզ կտրամադրի մեր երկրային կյանքի համար 

անհրաժեշտ բոլոր բարիքները՝ ինչպես նյութական, այնպես էլ հո-

գեւոր: Իհարկե, ամեն ինչ կախված է Աստծո կամքից, բայց դա չի 

հերքում մեր ջանքերի անհրաժեշտությունը: Կարեւոր է նաեւ հիշել, 

որ մեր ուզածին հասնելու համառ ցանկությունը կարող է հանգեց-

նել Աստծո հանդեպ մեր հույսի թուլացմանը: Եթե մենք շատ պն-

դենք մեր ցանկությունների վրա, ապա դա կարող է հակասել Աստ-

ծո Նախախնամությանը, որը, ինչպես գիտենք, միշտ ուղղված է մեր 

բարօրությանը: Երբեմն մեր ցանկությունները կարող են չհամընկ-

նել Աստծո կամքի հետ, եւ նման պահերին կարեւոր է կարողանալ 

վստահել Նրան: Հավատի վրա հիմնված հույսը կարող է զորացնել 

մեզ դժվար ժամանակներում՝ վստահություն տալով, որ Աստված 

միշտ առաջնորդում է մեզ ճիշտ ճանապարհով: 

Յուրաքանչյուր մարդու կյանքում կա հույս, բայց այդ հույսի 

աղբյուրները կարող են շատ տարբեր լինել: Ինչպես նշեցինք, մար-

դիկ ապավինում են տարբեր բաների։ Ոմանք պաշտպանության 

կամ աջակցության համար հույսը դնում են իշխանավորների վրա: 

Մյուսներն ապավինում են նյութական ունեցվածքին՝ հուսալով, որ 

հարստությունն իրենց երջանկություն եւ կայունություն կբերի։ 

Կան այնպիսիք, ովքեր իրենց հույսը դնում են հասարակական դիր-

քի, կարգավիճակի ու հեղինակության վրա: Որոշ մարդիկ վստա-

հում են իրենց բանականությանը՝ հավատալով, որ տրամաբանու-

թյունն ու խելքը կօգնեն իրենց՝ հաղթահարելու եղած դժվարություն-

ները: Կան նաեւ այնպիսիք, ովքեր հույսը դնում են ֆիզիկական 



78 
 

ուժի վրա՝ հավատալով, որ ուժն ու առողջությունը կապահովեն ի-

րենց հաջողությունը կյանքում։ Սակայն ճշմարիտ քրիստոնյաները, 

թողնելով այս բոլոր անցողիկ, սին հույսերը, դիմում են Աստծուն՝ 

որպես հույսի միակ աղբյուրի։ Նրանց հավատը հիմնված է այն խոր 

գիտակցության վրա, որ միայն Աստված կարող է իսկական պաշտ-

պանություն ապահովել: «Տերն իմ լոյսն է ու կյանքը, ումի՞ց վա-

խենամ. Տերն իմ կյանքի ապավենն է, ումի՞ց ես դողամ» (Սաղմ. 

26.1)։ Այս համատեքստում կարելի է ասել, որ Աստծո հանդեպ հույ-

սը միակ հույսն է, որը չի խաբի: Ի տարբերություն երկրային բանե-

րի հանդեպ հույսերի, որոնք կարող են պատրանք լինել, Աստծո 

հանդեպ հույսը միշտ տանում է դեպի ճշմարիտ լույս եւ փրկու-

թյուն: Այո, մարդը մխիթարություն ու օգնություն է փնտրում տար-

բեր բաներում, բայց, ցավոք, դա լոկ խորացնում է նրա հիասթա-

փությունը։ Մինչդեռ Աստծո հանդեպ հույսը նման է մի ամրոցի, ո-

րը ոչ միայն ուժ է տալիս՝ դժվարությունները հաղթահարելու, այլեւ 

բերում է ներքին խաղաղության եւ ներդաշնակության։ 

Մարդկային բնությունն այնպիսին է, որ նրա ընկալումներն ու 

կարողությունները սահմանափակ են: Մենք ձգտում ենք դեպի այն, 

ինչը հասանելի է մեր զգայարաններին ու ինչը թվում է իրական։ 

Բայց մեր զգայարաններն ընկալում են իրականության միայն մի 

փոքր մասը: Այս բնական թուլությունը, զուգորդված աշխարհի ի-

րական պատկերի հանդեպ կուրության հետ, մեզ խոցելի է դարձ-

նում գայթակղությունների համար: Մշտարթուն, անընդհատ գոր-

ծող թշնամական ուժը՝ սատանան, օգտագործում է մեր սահմանա-

փակումները՝ սերմանելով մեր մտքերում կասկածներ, պատրանք-

ներ եւ կեղծ հույսեր՝ շեղելով մեզ Աստծո հանդեպ իրական հույսից: 

Նա մեզ գայթակղիչ, խաբուսիկ երազներ ու պատրանքներ է ներ-

շնչում՝ ապավինելու մեր սեփական ուժերին, խելքին, բարոյակա-

նությանը, պատվին, հարստությանը, ուրիշ, ազդեցիկ մարդկանց 



79 
 

հովանավորությանը կամ պարզապես մարդկային օգնությանը: Այս 

բոլոր «նեցուկները», բացառությամբ Աստծո, պատրանքային են, 

բերում են լոկ ժամանակավոր բավարարվածություն եւ, ի վերջո, 

թողնում մեզ առանց իրական աջակցության: Այս պայքարը, ճշմա-

րիտ հույսի այս ձգտումը երկրային բարիքների ու մարդկային ուժի 

վրա ապավինումը մերժելու շարունակական գործընթաց է: Ուստի 

հույսը պետք է դիտարկել ոչ թե որպես պարզ ակնկալիք, այլ որպես 

առաքինություն, որը շարունակական պայքար է մղում սատանայի 

խարդավանքների դեմ եւ ակտիվորեն դիմադրում նրա դավերին։ 

Դա իրականում պայքար է սեփական անձի ու աշխարհիկ արժեք-

ների վրա հույս դնելու գայթակղության դեմ։ Հույսը Աստծո հան-

դեպ անսասան վստահություն է՝ հիմնված Նրա բարեգթության եւ 

ամենակարողության հանդեպ հավատի վրա: Այն պահանջում է մշ-

տական պայքար սեփական թուլությունների ու երկրային բարիք-

ներում մխիթարություն գտնելու փորձերի դեմ: Այս պայքարը հեշտ 

չէ եւ պահանջում է մշտական հոգեւոր աշխատանք։ Պետք է ճանա-

չել ու մերժել աշխարհի մատուցած սին հույսերը եւ կենտրոնանալ 

ճշմարիտ հույսի վրա՝ Աստծո ողորմածության ու ներողամտության 

վրա: Դա օգնում է հաղթահարել վախն ու հուսահատությունը՝ ուժ 

տալով դժվարին պահերին: 

Իսկական հույսը սերտորեն կապված է խոնարհության հետ։ 

Միայն հասկանալով մեր թուլությունն ու սահմանափակումները՝ 

կարող ենք անկեղծորեն դիմել Աստծուն օգնության համար: Հպար-

տությունը հաճախ է դառնում իրական հույսի խոչընդոտ՝ ստիպե-

լով մեզ ապավինել սեփական ուժերին եւ կարողություններին: Մի-

այն Աստծո մեջ կարող ենք գտնել ճշմարիտ ու անկոտրում հույս, 

որը ուժ կտա՝ հաղթահարելու կյանքի ցանկացած դժվարություն եւ 

փորձություն: Եւ այս հույսը, խարսխված հավատի վրա, թույլ է 

տալիս մխիթարություն գտնել Նրա ամենակարողության եւ սիրո 



80 
 

մեջ: Ճշմարիտ, անսասան հույսը պարզապես հաճելի զգացում չէ, 

այլ հիմնարար վստահություն՝ արմատավորված առ Աստված ան-

հողդողդ հավատքով: Սա նշանակում է լիովին կտրվել սեփական 

ուժերի եւ ձեռքբերումների, մարդկանց օգնության հույսից: «Այս-

պես է ասում Տերը. «Թող անիծյալ լինի այն մարդը, որ իր հույսը 

կդնի մարդու վրա»» (Երեմ. 17.5)։ Ամբողջ վստահությունը պիտի 

ուղղված լինի բացառապես Աստվածային կամքին, ինչպես ուրա-

խության եւ բարգավաճման պահերին, այնպես էլ վշտի ու փորձու-

թյունների ժամանակ: Ըստ ս. Բարսեղ Կեսարացու. «Չպետք է ինչ-

պե՛ս աստվածային պատիվ մատուցել որեւէ մեկին, բացի Աստծուց, 

այնպե՛ս էլ ապավինել մեկ ուրիշին, բացի Աստծուց, ամեն ինչի Տի-

րոջից»1: Այս բացարձակ կախվածությունն Աստծուց, այս լիակա-

տար վստահությունը Նրա ողորմածության հանդեպ, հիմնված է մի 

քանի հիմնարար Աստվածային հատկանիշների վրա, որոնք էլ ա-

պահովում են այս հավատքի վստահելիությունը: 

Նախ՝ Աստված հավերժական եւ անփոփոխ, ժամանակից ու 

տարածությունից դուրս Անձ է, կենդանի եւ անմահ: Նրա գոյությու-

նը ենթակա չէ կասկածի կամ փոփոխության։ Նման հիմքի վրա 

հիմնված հույսը, անկասկած, անսասան կլինի: Ի տարբերություն 

մարդկային խոստումների, որ կարող են խախտվել թուլության, 

անկայունության կամ մահվան պատճառով, Աստվածային խոստու-

մը հավերժական է ու անխախտելի: Երկրորդ՝ Աստված ամենակա-

րող է, Նրա զորությունն անսահման է, Նա կարող է անել այն ա-

մենը, ինչ կկամենա: Աշխարհի՝ ոչնչից արարումը Նրա ամենազո-

րության միայն մեկ օրինակն է: Մենք պետք է հավատանք Նրա 

կարողությանը՝ հաղթահարելու ցանկացած մի խոչընդոտ, լուծելու 

դժվարագույն խնդիրները եւ իրականացնելու Նրա նպատակը, 

 
1 Симфония по творениям святителя Василия Великого, с. 461. 



81 
 

որքան էլ դա անհնարին թվա մարդկային տեսանկյունից: Երբեմն 

Աստված թույլ է տալիս դժվարությունները ոչ թե ուժի պակասի 

պատճառով, այլ ավելի բարձր նպատակի հասնելու համար՝ մեր հո-

գեւոր աճի ու հավատի ամրապնդման համար: Երրորդ, Աստծո ի-

մաստությունն անսահմանորեն գերազանցում է մարդկային հաս-

կացողությունը: Նա տեսնում է ամբողջ պատկերը, հասկանում բո-

լոր կապերն ու հետեւանքները, մինչդեռ մենք տեսնում ենք միայն 

սահմանափակ դրվագներ։ Երբ մենք հայտնվենք անելանելի վիճա-

կում, Աստված միշտ ելք կգտնի, կբացահայտի թաքնված հնարա-

վորությունները, ճանապարհ ցույց կտա այնտեղ, որտեղ դա տեսա-

նելի չէ։ Նրա իմաստությունը դրսեւորվում է ոչ միայն խոշոր, գլո-

բալ իրադարձություններում, այլեւ մեր կյանքի փոքր մանրամաս-

ներում, այն պատահարներում եւ պատահականություններում, ո-

րոնք ավելի ուշադիր ուսումնասիրելուց հետո բացահայտում են 

Աստվածային Նախախնամությունը: Չորրորդ՝ Աստված ողորմած է 

ու բարեգութ։ Նրա բարությունը սահմաններ չունի: Նա ցանկանում 

է մեր փրկությունը, Նա լցված է մեր հանդեպ կարեկցանքով, Նա չի 

կարող բարություն չանել, քանի որ դա Նրա էությունն է: Սերը ոչ 

միայն Նրա բարեգթության դրսեւորումն է, այլեւ Նրա բուն էությու-

նը: Հինգերորդ՝ Աստված ճշմարիտ է: Նա չի կարող ստել: Նրա խոս-

տումներն անսասան են. Սուրբ Գիրքը լի է աստվածային հավա-

տարմության ապացույցներով: Աստված միշտ կատարել է Իր խոս-

տումները՝ օգնության գալով մարդկանց: Ուստի Աստծո վրա հիմն-

ված հույսն անխորտակելի է, ինչպես ժայռի վրա կառուցված շի-

նությունը, որը կարող է դիմակայել ցանկացած փոթորիկի կամ 

ջրհեղեղի, ինչպես ասվում է Մատթեոսի Ավետարանում (7․25):  

Հույսն անհնար է պատկերացնել առանց համբերության, եւ, 

ընդհակառակը, համբերությունը սնուցում ու ամրացնում է հույսը: 

Ըստ ս. Եփրեմ Ասորու. «Երանելի է նա, եղբայրներ, ով ձեռք բերեց 



82 
 

համբերություն, որովհետեւ համբերությունն ունի հույս»1: Դա 

փոխկախվածություն է, ինչպես նույն մետաղադրամի երկու կողմե-

րը: Սակայն հույսի ճանապարհը փշոտ է եւ լի գայթակղություննե-

րով: Այս փորձությունները հաճախ դրսեւորվում են երկրային բա-

րիքների կորստի տեսքով. հանկարծակի հիվանդությունը կարող է 

զրկել մեզ առողջությունից, անարդարությունը կարող է զրկել մեզ 

պատվից ու բարեկեցությունից, բռնությունը կամ պատերազմները 

կարող են զրկել մեզ կյանքից: Մենք կարող ենք կորցնել ուրիշների 

բարեհաճությունը, կամ հայտնվել խոր զգացմունքային անկայու-

նության մեջ: Այս բոլոր հանգամանքները՝ անխուսափելի կյանքի 

ճանապարհին, լուրջ փորձություն են մեր հույսի համար։ Նման 

դժվարին, անհանգիստ իրավիճակներում համբերությունը դառ-

նում է մեր անփոխարինելի դաշնակիցը։ Այն օգնում է չտրվել խու-

ճապին եւ հուսահատությանը, չփնտրել անախորժություններից 

ազատվելու արգելված ուղիներ՝ խուսափելով հապճեպ, չմտածված 

որոշումներից, որոնք կարող են միայն սրել իրավիճակը: Համբերու-

թյունը սովորեցնում է խոնարհություն ու վստահություն վերին ու-

ժերի նկատմամբ: Հանգամանքների դեմ հուսահատ պայքարելու 

փոխարեն՝ պետք է հանձնվել Աստծո ողորմությանը եւ հավատով 

սպասել Նրա օգնությանը: Այդ օգնությունը կարող է դրսեւորվել 

երկու ձեւով՝ կա՛մ մեր համբերությունը զորացնելու՝ դժվարություն-

ներին դիմանալու ուժ տալով, կա՛մ աղետներից ուղղակիորեն ա-

զատվելու եղանակով: Աստվածային միջամտությունը մեզ համար 

միշտ անհատական է ու անհասկանալի, եւ միայն Բարձրյալը գիտի, 

թե որ ճանապարհը լավագույնս կհանգեցնի դրական արդյունքի: 

Միայն համբերությամբ է հույսը դառնում ոչ միայն երազանք, այլեւ 

կյանքը փոխակերպելու արդյունավետ գործիք:  

 
1 Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, с. 426. 



83 
 

 

Գ Լ Ո Ւ Խ  Դ  
 

Սիրո մասին 

 

«Պիտի սիրես քո Տէր Աստծուն քո ամբողջ սրտով, քո ամբողջ 

հոգով ու քո ամբողջ մտքով: Այս է մեծը եւ առաջին պատուիրանը. 

եւ երկրորդը սրա նման է. պիտի սիրես քո ընկերոջը, ինչպէս քո 

անձը: Այս երկու պատուիրաններից են կախուած ամբողջ Օրէնքը 

եւ մարգարէները» (Մատթ․ 22.37-40)։ Սա խոր ճշմարտություն է, ո-

րը ներթափանցում է քրիստոնյաների ողջ հոգեւոր կյանքն ու հիմք 

է հանդիսանում մեզ շրջապատող աշխարհի ճշմարիտ ըմբռնման եւ 

ընկալման համար: Կարեւոր է հիշել, որ Փրկիչը առաջին տեղի վրա 

է դնում մեր հարաբերություններն Արարչի հետ: Սա պատահական 

չէ, քանի որ լոկ այս սիրո միջոցով մենք կարող ենք ձեռք բերել մեր 

մերձավորներին իսկապես սիրելու ունակություն՝ ներառյալ նրանց, 

ովքեր կարող են մեզ զզվելի եւ վանող թվալ: Առանց Աստծո հան-

դեպ սիրո, մնացած բոլոր սերերը դառնում են մակերեսային ու 

անցողիկ: Դրանք կարող են հիմնված լինել եսասիրության, շահի 

կամ անցողիկ զգացմունքների վրա, մինչդեռ մերձավորների հան-

դեպ սերը, որը բխում է Աստծո հանդեպ անկեղծ սիրուց, ունի խո-

րություն եւ հարատեւություն: Այդ աստվածային սերը մեզ հնարա-

վորություն է տալիս ներել, հանդուրժել ու ընդունել մարդկանց 

այնպիսին, ինչպիսին նրանք կան, չնայած իրենց թերություններին 

եւ արատներին: Բացի այդ՝ Աստծո հանդեպ սերը ոգեշնչում է բարի 

գործեր անել եւ օժտում է մեզ կարեկցանքով ու ողորմածությամբ: 

Ճշմարիտ, ինքնամոռաց սերն Աստծո հանդեպ անդրանցական 

է ամեն երկրայինի նկատմամբ: Այն չգիտի ուրախությունները կամ 

տխրությունները, որ բնորոշ են մարդկային հարաբերություններին: 



84 
 

Այս երկրային զգացմունքները լոկ անցողիկ ստվերներ են, որոնք 

անկարող են շոշափել Աստծո հետ հոգեւոր միության խորությունը: 

Նման սիրով այրվող մարդն ամոթ կամ նվաստացում չի զգում, քա-

նի որ Աստծո հետ նրա կապն անխորտակելի է, հավերժական եւ 

անփոփոխ։ Նրա համար աներեւակայելի է Աստծուց բաժանվելը, 

նրա երկրային կյանքը միայն ժամանակավոր կեցություն է, դրախ-

տում հավիտենական կյանքի նախերգանք: Նա նման է տուն շտա-

պող ճամփորդի, որը հետ չի նայում երկրային գայթակղություննե-

րին ու խոչընդոտներին: Կյանքի ոչ մի դժվարություն՝ ոչ հարստու-

թյունը, ոչ աղքատությունը, ոչ պատիվները, ոչ արհամարհանքը չեն 

կարող նրան շեղել ճշմարիտ ճանապարհից: Բոլոր երկրային բա-

րիքներն ու դժբախտությունները նրան աննշան են թվում, անկա-

րեւոր՝ իր Երկնային Հոր հետ մերձեցման համեմատ: Նա տեսնում է 

հավերժությունը, եւ երկրային ամեն ինչ մարում է իր մեծության 

առջեւ: Եթե իմաստունները կարողանում են հարստություն գտնել 

աղքատության մեջ, իսկ ազնվականությունը՝ արհամարհանքի մեջ, 

ապա Աստված տալիս է իր հավատարիմներին անհամեմատ ավե-

լին։ Սիրող Աստծո համար նույնիսկ այն, ինչ վնասակար է թվում, 

լավ է դառնում, քանի որ Նա բոլոր հանգամանքները դարձնում է 

հոգեւոր աճի միջոց: Եւ ընդհակառակը, նրանց համար, ովքեր ի-

րենց սրտում չեն կրում Աստծո սերը, նույնիսկ այն, ինչ օգտակար 

է թվում, վնաս է պատճառում, կուրացնում ու հեռացնում է ճշմա-

րիտ ճանապարհից: Այս տարբերությունը բխում է Աստծո հանդեպ 

սիրո բուն էությունից: Դա պարզապես զգացմունք չէ, դա սրտի եւ 

հոգու խոր կերպարանափոխումն է։ Դա լիակատար վստահություն 

է Աստվածային Նախախնամության հանդեպ, կյանքի բոլոր փոր-

ձությունների ընդունումը որպես հոգեւոր կատարելության հնարա-

վորություն: Դա Աստծո կամքի անխոնջ որոնումն է կյանքի բոլոր 

իրավիճակներում ու դրան ենթարկվելուն պատրաստ լինելը, եթե 



85 
 

անգամ դա պահանջում է զոհաբերություն: Սա երանություն է, որը 

ծնվում է միայն Աստվածային սիրով լցված սրտում եւ որը ենթակա 

չէ ժամանակին: 

Առ Աստված սերը չի սահմանափակվում միայն ներքին ապ-

րումներով, այլ անխուսափելիորեն ազդում է հավատացյալի ողջ 

կյանքի վրա՝ փոխելով նրա առաջնահերթություններն ու գործողու-

թյունները: Կարելի է հասկանալ այս սիրո իրական էությունը՝ դի-

տելով դրա պտուղները, որոնք Աստծո հետ խոր եւ անկեղծ կապի 

վառ վկայությունն են: Աստծո հանդեպ սիրո առաջին պտուղը ար-

համարհանքն է աշխարհի ու նրանում եղած ամեն ինչի նկատմամբ: 

Սա չի նշանակում ճգնավորություն կամ լիակատար հրաժարում 

աշխարհիկ կյանքից, այլ ավելի շուտ արժեքների վերագնահա-

տում: Աշխարհը եւ Աստված երկու հակադիր ուժեր են, որոնցից մե-

կին լիակատար նվիրվածությունն անխուսափելիորեն հանգեցնում 

է մյուսից օտարացման: «Մի՛ սիրեք աշխարհը, ոչ էլ՝ ինչ որ աշխար-

հի մեջ կա: Եթե մեկը սիրում է աշխարհը, Հոր սերը նրա մեջ չէ, 

քանի որ այն ամենը, ինչ աշխարհի մեջ կա, մարմնի ցանկություն է, 

աչքերի ցանկություն եւ ա՛յս կյանքի ամբարտաւանություն, որ Հո-

րից չէ, այլ՝ այս աշխարհից: Թե՛ այս աշխարհն է անցնում, թե՛ ցան-

կությունը: Իսկ ով կատարում է Աստծու կամքը, մնում է հավիտյան» 

(Ա Հովհ. 2․15-17)։ Սա ոչ թե կռիվ է աշխարհի դեմ, այլ ներքին կենտ-

րոնացման փոփոխություն։ Աշխարհն առաջարկում է ժամանակա-

վոր հաճույքներ, աղավաղված արժեքներ ու դատարկ խոստում-

ներ, մինչդեռ Աստված առաջարկում է հավիտենական կյանք, իս-

կական սեր եւ անանց երանություն: Ուստի աշխարհի հանդեպ 

սերն ու Աստծո հանդեպ սերն անհամատեղելի են, ինչպես կրակը 

եւ ջուրը, նրանք չեն կարող միաժամանակ գոյություն ունենալ 

նույն սրտում: Աստված պահանջում է ամբողջական հնազան-

դություն ու նվիրվածություն: Այստեղ կիսատ գործողություններն 



86 
 

անընդունելի են, այստեղ պահանջվում է ամբողջական նվիրում 

Աստծո կամքին: 

Երկրորդ պտուղը մշտական ու խոր մտորումն է Աստծո եւ Նրա 

վեհության ու կատարելության մասին: Երբ մենք անկեղծորեն սի-

րում ենք մեկին, անընդհատ մտածում ենք նրա մասին, հիշում ենք 

հաճելի պահերը, երազում հանդիպել նրա հետ։ Այդպես է նաեւ 

Աստծո դեպքում. Նրա հանդեպ սերը դրսեւորվում է Տիրոջ մասին 

մշտական խորհրդածության մեջ, Նրան ավելի լավ ճանաչելու, Նրա 

ճանապարհները հասկանալու եւ Նրա անունը փառաբանելու ցան-

կության մեջ: Սա կենդանի երկխոսություն է Արարչի հետ, որը տե-

ղի է ունենում սրտի խորքում: 

Երրորդ պտուղը Աստծո կամքը կատարելու ցանկությունն է: 

Աստծուն ճշմարտապես սիրողը խորապես ուսումնասիրում է Սուրբ 

Գիրքը՝ փնտրելով հրահանգներ ու առաջնորդություն: Նա պատ-

րաստ է զոհաբերել սեփական ցանկությունները եւ ծրագրերը՝ 

հանուն Աստծո կամքի կատարման: Ու երբ մարդկային թուլության 

պատճառով նա դեռ գործում է Աստծո կամքին հակառակ, նա զղ-

ջում է դրա համար եւ ապաշխարում՝ Աստծուց ներողություն խնդ-

րելով: Սա սեփական անկատարության խոր գիտակցում է եւ ուղղ-

ման ցանկություն: Ապաշխարության արցունքները վկայում են սի-

րո անկեղծության ու Աստծուն մոտենալու ցանկության մասին: 

Չորրորդ պտուղը Աստծուն փառաբանելու ցանկությունն է: 

Աստվածասեր մարդը ձգտում է փառաբանել իր Արարչին ամեն ին-

չում՝ աշխատանքում, մարդկանց հետ հարաբերություններում, առ-

օրյա գործերում: Նա փորձում է ապրել այնպես, որ իր կյանքը լինի 

Աստծո սիրո եւ շնորհի վկայությունը: Եթե նա ղեկավարի պաշտո-

նում է, նա օգտագործում է իր իշխանությունը ուրիշներին ծառա-

յելու եւ Աստծուն փառաբանելու համար: Նա միշտ փորձում է իս-

պառ արմատախիլ անել չարն ու անարդարությունը՝ ցուցաբերելով 



87 
 

ողորմածություն եւ կարեկցանք: Աստծուն փառաբանելը Նրա բա-

րեհաճությունը վաստակելու դատարկ փորձ չէ, այլ երախտագի-

տության ու սիրո բնական արտահայտություն Նրա հանդեպ, ով 

մեզ տվել է ամեն ինչ: Դա ցանկություն է՝ ցույց տալ աշխարհին 

Աստծո սիրո գեղեցկությունը եւ կատարելությունը: Այսպիսով, 

Աստծո հանդեպ սերը սոսկ զգացմունք չէ, այլ կոնկրետ արարքնե-

րով, ձգտումներով ու նպատակներով լի կյանք: 

Սիրո այս չորս պտուղները Աստծո հետ խոր եւ անկեղծ կապի 

բազմաթիվ դրսեւորումներից ընդամենը մի քանիսն են: Նրանք 

վկայում են հավատի ու նվիրվածության անկեղծության, Աստծո 

սիրո խոր ըմբռնման եւ Նրա կամքին համապատասխան ապրելու 

ցանկության մասին: Նրանք անքակտելիորեն կապված են ու կազ-

մում են մեկ ամբողջություն՝ կյանք՝ նվիրված Աստծուն եւ մերձա-

վորներին ծառայելուն: 

Եթե մարդ պատշաճ ուշադրություն չդարձնի առաջին ու ամե-

նակարեւոր պատվիրանին՝ Աստծո հանդեպ սիրուն, որը ձեւավոր-

վում է մեր մեջ Աստծո զորության, ներքին տրամադրվածության, 

մաքուր խղճի եւ Աստծո մասին ճիշտ մտքերի շնորհիվ, ապա նա չի 

կարողանա ճշմարտապես կատարել մերձավորների հանդեպ սիրո 

պատվիրանը: Երբ պարզվում է, որ մարդու միտքը հեռու է Աստ-

ծուց, իսկ սիրտը հեռու է Տիրոջ հանդեպ անկեղծ սիրուց, ապա նա 

խոցելի է դառնում չարի դավերի համար: Դա կարող է դրսեւորվել 

բողոքների տեսքով՝ կապված իր առջեւ ծառացած դժվարություն-

ների հետ: Նա սկսում է հպարտանալ իր արդարությամբ, ինչը հան-

գեցնում է ամբարտավանության ու մեծամտության: Այս վիճակում 

մարդը սկսում է իրեն բարեպաշտ եւ առաքինի համարել՝ հավատա-

լով, որ ամբողջությամբ կատարում է Աստծո պատվիրանները։ Սա-

կայն նման ինքնագնահատականը վտանգավոր է, քանի որ երբ 

մարդը սկսում է դատել ինքն իրեն, ապա նա դրանով հրաժարվում 



88 
 

է արդար դատաստան ընդունել Աստծուց, որը, սակայն, անխուսա-

փելի է: «Եթե մե՛նք մեզ քննեինք, ապա չէինք դատապարտվի: Իսկ 

եթե դատվում ենք, Տիրոջից խրատվում ենք, որպեսզի աշխարհի 

հետ չդատապարտվենք» (Ա Կոր. 11.31-32)։ 

Սերը հզոր, կենարար ուժ է, որը փոխակերպում է հոգին ու ընդ-

լայնում մարդկային գիտակցության սահմանները: Ի տարբերու-

թյուն ատելության, որը սեղմում է սիրտը, սառեցնում հոգին եւ 

հանգեցնում հոգեւոր դեգրադացման, սերն ընդլայնում է իր սահ-

մանները՝ մեծացնելով կյանքի լիությունը։ Հովհաննես առաքյալը 

նշում է. «Ով չի սիրում իր եղբորը, մնում է մահվան մեջ» (Ա Հովհ. 

3.14): Սա պարզապես փոխաբերություն չէ. սիրո բացակայությունը 

հոգեւոր մահ է ու օտարացում Աստծուց եւ մերձավորներից: Սերը 

ներդաշնակեցնում է մարդկային էության բոլոր կողմերը: Դա Աստ-

ծո հոգեւոր Թագավորության հիմքն է, որը միավորում է բանական 

էակներին մեկ միասնական ամբողջականության մեջ: Այն նպաս-

տում է ինչպես ընդհանուր, այնպես էլ անձնական բարեկեցությա-

նը, ինչը հանգեցնում է գերագույն հոգեւոր երանության: Պատա-

հական չէ, որ Պողոս առաքյալը սերը վեր է դասում բոլոր պարգեւ-

ներից եւ առաքինություններից (Ա Կոր. 12․30): Այլ շնորհներն ու 

առաքինությունները միայն սիրո դրսեւորումներ են կամ դրան տա-

նող ուղու վրա գտնվող գործիքներ՝ չունենալով անկախ արժեք սի-

րո համատեքստից դուրս: Առանց սիրո նույնիսկ ամենաազնիվ գոր-

ծերը կորցնում են իրենց իրական իմաստն ու դառնում դատարկ 

ձեւականություն: 

Սերը պարզապես զգացմունքային վիճակ չէ, այլ Աստվածային 

օրենքի էությունը եւ նպատակը (Մատթ. 22․40; Ա Տիմ. 1․5): Դա 

«օրենքի կատարումն է» (Հռոմ. 13․10) ու «կատարելության ամբող-

ջությունը» (Կող. 3․14), քանի որ այն միավորում է բոլոր առաքինու-

թյունները մեկ ամբողջության մեջ՝ կապելով մարդկանց միմյանց եւ 



89 
 

Աստծո հետ։ Ինչպես Աստված սեր է (Ա Հովհ. 4․16), այնպես էլ Նրա 

հետ միանալու միակ ճանապարհը սերն է: Սա հոգու կենսական է-

ներգիան է, այլ էակների հետ հաղորդակցվելու եւ միասնության 

ցանկությունը: Սիրել Աստծուն նշանակում է ձգտել ճանաչել Նրա 

կամքն ու կատարել այն: 

Կարեւոր է տարբերակել սերը որպես հոգեւոր սկզբունք եւ սե-

րը որպես զգացմունք: Զգացմունքային սերը կարող է լինել անցո-

ղիկ, կախված արտաքին հանգամանքներից եւ հաճախ խառնվում 

է եսասիրական ցանկությունների հետ: Հոգեւոր սերը կայուն հոգե-

վիճակ է, որը հիմնված է մեկ այլ անձի խոր ըմբռնման ու ըն-

դունման վրա՝ անկախ նրա արժանիքներից եւ թերություններից: 

Ըստ ս. Հովհան Ոսկեբերանի. «Սերը, որն իր հիմքում ունի Քրիս-

տոսը, ամուր է, հաստատուն, անպարտելի. Ոչինչ չի կարող կոտրել 

այն՝ ոչ զրպարտությունը, ոչ վտանգները, ոչ մահը, ոչ էլ նման այլ 

բան»1: Սա սեր է, որը ներում է, համբերում եւ հույս տածում՝ միշտ 

ձգտելով դեպի բարություն։ Այս սերը «ամեն ինչի համբերում է, ա-

մեն բանի հավատում է, ամեն բանի հույս ունի, ամեն բանի համբե-

րում է» (Ա Կոր. 13.7): Միայն սիրո միջոցով մենք կարող ենք հասնել 

իրական միասնության Աստծո ու միմյանց հետ: 

Ավանդական քրիստոնեական ըմբռնումը մատնանշում է Աստ-

ծուն որպես սիրո առաջնային աղբյուրի, իսկ Աստծո պատկերը 

մարդու հոգում՝ որպես դրա ներքին պատճառ: Այս ըմբռնումը են-

թադրում է, որ Աստծո եւ մերձավորների հանդեպ սերը մեր հոգու 

խորքային էությունն է, մեր աստվածանմանության արտացոլումը: 

Ազգականների հանդեպ սերը բխում է ազգակցական կապից. նմա-

նապես՝ Աստծո պատկերը մեր մեջ ձգում է մեզ դեպի Աստված ու 

մեր մերձավորները՝ որպես նույն պատկերն ունեցող էակներ: Սա 

 
1 Симфония по творениям святителя Иоанна Златоуста, с. 260. 



90 
 

սիրո իդեալական պատկերն է, սակայն անկումը խեղաթյուրեց սի-

րելու այս բնական հակումը: Մեր անկյալ վիճակում սեր առաջաց-

նելու համար անհրաժեշտ են լրացուցիչ խթաններ՝ Աստծո բարու-

թյան գիտակցում, երկնային երանության հույսը եւ մեր մերձավոր-

ների հետ մեր փոխկախվածության ըմբռնումը: Մենք դրանց կա-

րիքն ունենք՝ վերականգնելու եւ ամրացնելու մեր ներքին կապը 

Աստծո հետ: Տիրոջ հանդեպ իսկական սերը դրսեւորվում է կյանքի 

բոլոր բնագավառներում՝ մեր մտքերում, մեր սրտերի ձգտումնե-

րում, Աստծո կամքին հնազանդվելով ու Նրա հանդեպ ակնածանք 

տածելու մեջ: Այն չի սահմանափակվում արտաքին ծեսերով կամ 

զգացմունքային զեղումներով: Այն դրսեւորվում է Աստծուն հաճեց-

նելու եւ Նրա պատվիրաններին համապատասխան ապրելու մշտա-

կան ցանկությամբ: Աստծո հանդեպ սերը հոգու ամբողջական վի-

ճակ է, որը ազդում է նրա բոլոր կարողությունների վրա:  

Աստծուն «ամբողջ սրտով» սիրելու պատվիրանը պարզապես 

վերացական ցանկություն չէ, այլ խոր եւ համապարփակ պահանջ, 

որն ազդում է մարդկային գոյության բոլոր ոլորտների վրա ու պա-

հանջում լիակատար ենթարկում Աստծո կամքին եւ Նրա պատվի-

րանների կատարում: Ըստ ս. Հովհան Ոսկեբերանի. «Եթե մենք իս-

կապես սիրենք Տիրոջը, ապա Նրա պատվիրաններն էլ կկատարենք 

ու չենք անի որեւէ բան, որը կարող է բարկացնել Սիրելիին»1: Այս 

սերը դրսեւորում է ամեն ինչ՝ հարմարավետություն, բարեկեցու-

թյուն, նույնիսկ կյանքը, զոհաբերելու պատրաստակամությամբ՝ 

հանուն Աստծո հանդեպ հավատարմությունը պահպանելու եւ Նրա 

կամքը կատարելու: Անձնազոհության այս պատրաստակամությու-

նը հավատքի խորության ու անկեղծության ցուցիչ է։ «Վստահ եմ, 

որ ո՛չ մահը, ո՛չ կյանքը, ո՛չ հրեշտակները, ո՛չ Իշխանությունները, 

 
1 Там же, с. 263. 



91 
 

ո՛չ Զորությունները, ո՛չ ներկան, ո՛չ ապագան, ո՛չ բարձունքները, ո՛չ 

խորությունները եւ ոչ մի այլ արարած չեն կարող բաժանել մեզ 

Աստծո սիրուց մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսում» (Հռոմ. 8.38-39)։ 

Սերը «ամբողջ հոգով» ենթադրում է ոչ միայն զոհաբերության 

պատրաստակամություն, այլեւ հոգեւոր մաքրության ու հոգեւոր 

կատարելության մշտական ցանկություն: Սա մի ճանապարհ է, որը 

պահանջում է ապաշխարություն եւ զղջում, պայքար սեփական 

կրքերի ու մեղսական հակումների դեմ: Այն անհնար է առանց համ-

բերության, հաստատակամության եւ հավատի Աստծո օգնության 

հանդեպ: Իսկ դրա վարձատրությունը Աստծո հետ միասնության 

կյանքն է ու հավերժական փրկությունը: Սա պարզապես կույր հնա-

զանդություն չէ, այլ գիտակցված ընտրություն՝ հիմնված Աստծո 

սիրո եւ Նրա ողորմածության խոր ըմբռնման վրա: Սա շարունակա-

կան մոտեցում է դեպի կատարելությունը՝ Աստծո նմանությանը, 

նպատակ, որին մարդը հասնում է իր ողջ կյանքի ընթացքում՝ ա-

պավինելով Աստծո շնորհին ու բարեգթությանը: 

Ի՞նչ է նշանակում սիրել Աստծուն «մեր ամբողջ ուժով»։ Սա 

միայն նահատակության պատրաստակամություն չէ, թեեւ դա էլ է 

կարեւոր։ Սա, առաջին հերթին, լիակատար նվիրվածությունն է 

Աստծո կամքին, Նրա պատվիրանները կատարելու եւ Նրա օրենք-

ների համաձայն ապրելու անկեղծ ցանկություն: Սա վճռական պայ-

քար է մեղքի դեմ, հոգեւոր կատարելագործման մշտական ձգտում: 

Այս սերը պետք է լինի անձնուրաց, այն չի կարող հանդուրժել ան-

տարբերությունը կամ կեղծավորությունը: Այն պետք է ակտիվ լինի, 

դրսեւորվի գթասրտության գործերով, մերձավորներին ծառայելով 

ու աշխարհում Աստծո սերը տարածելով:  

Սերը Աստծո հանդեպ «ամբողջ մտքով», առաջին հերթին նշա-

նակում է Աստծո կատարելությունների եւ գործերի խոր ճանաչման 

ցանկություն, ինչպես նյութական աշխարհում, այնպես էլ հոգեւոր 



92 
 

ոլորտում: Սակայն այս գիտելիքը չպետք է հիմնված լինի բացա-

ռապես տրամաբանական եզրակացությունների կամ բնական երե-

ւույթների դիտարկումների վրա: Իր հնարավորություններով սահ-

մանափակված մարդկային միտքը հակված է սխալվելու, հատկա-

պես՝ կրքերի ազդեցության տակ, որոնք մթագնում են նրա պարզու-

թյունը: Նույնիսկ երկրային բաների հետ կապված, մեր միտքը հա-

ճախ մոլորվում է, բայց Աստվածայինի մասին այն կարող է միայն 

ենթադրություններ անել: Ուստի Աստծո մասին գիտելիքի հիմնա-

կան աղբյուրը պետք է լինի Սուրբ Գիրքը՝ որը բացահայտում է 

Աստծո հստակ ու ճշմարիտ ըմբռնումը: Այն հարցերում, որոնք 

դուրս են մարդկային հասկացողությունից, հավատի խորհուրդնե-

րում միտքը պետք է ենթարկվի հավատին (հմմ. Բ Կոր. 10.5; Ա Պետ. 

1․22), այսինքն՝ ընդունի Աստվածային հայտնությունը լիակատար 

վստահությամբ, առանց ավելորդ հետաքրքրասիրության եւ կաս-

կածի: Մենք պետք է ապավինենք Աստծո անսխալականությանը՝ 

որպես ճշմարտության աղբյուրի, չվստահելով մեր սեփական, հա-

ճախ սխալ դատողություններին: Աստծուն ճանաչելու ցանկությու-

նը չպետք է թելադրվի միայն հետաքրքրասիրությամբ կամ տեսա-

կան գիտելիքներ ունենալու ցանկությամբ: Աստծո մասին ճշմա-

րիտ գիտելիքն անհրաժեշտ է Նրա հետ ճիշտ հարաբերություններ 

հաստատելու, Նրան պատշաճ կերպով պաշտելու համար՝ Նրա մե-

ծությանը, սրբությանն ու բարությանը վայել ակնածանքով: Այս գի-

տելիքի մեջ կենտրոնական տեղը պետք է զբաղեցնի Աստվածային 

Հայտնության ուսումնասիրությունը: Աստծո կամքի խոր ըմբռնու-

մը թույլ է տալիս մարդուն կատարել այն ավելի ճշգրիտ եւ դրանով 

իսկ հաճեցնել Աստծուն: Սերը ստիպում է մարդուն անընդհատ 

մտածել իր սիրո առարկայի մասին։ Ուստի, սիրելով Աստծուն, 

պետք է անընդհատ ձգտենք խորացնել մեր գիտելիքները Նրա 

մասին: Դա շարունակական գործընթաց է, որը ներառում է Սուրբ 



93 
 

Գրքի ուսումնասիրությունը, աղոթքը, խորհրդածությունը եւ ընկե-

րակցությունը այլ հավատացյալների հետ: Աղոթքը առանցքային 

դեր է խաղում, քանի որ հենց աղոթքի միջոցով է, որ Աստծուց խնդ-

րում ենք Սուրբ Հոգու շնորհը Նրա խոսքն ու կամքը ճիշտ հասկա-

նալու համար: 

Աստծո սիրո դեմ մեղանչելու բազմաթիվ ձեւեր կան, եւ դրան-

ցից յուրաքանչյուրն արտացոլում է մեր վերաբերմունքը Տիրոջ 

հանդեպ: Ամենատարածված ձեւերից մեկն անտարբերությունն է: 

Սա մի վիճակ է, երբ մարդ անտեսում է Աստծո սերը՝ ուշադրություն 

չդարձնելով դրան։ Անտարբերությունը ժխտում է Նրա սիրո զորու-

թյունը, որը հանգեցնում է հոգեւոր կուրության: Արդյունքում մարդ 

կորցնում հնարավորությունը՝ զգալու Տիրոջ ներկայությունն իր 

կյանքում: Մեղքի մեկ այլ ձեւ ապերախտությունն է: Սա մի վիճակ 

է, երբ մարդը կա՛մ մոռանում է Աստծո սիրո մասին, կա՛մ չի ուզում 

ընդունել այն: Ապերախտությունը կարող է դրսեւորվել նրանով, որ 

մենք անպատասխան ենք թողնում Աստծո սերը՝ անտեսելով բոլոր 

բարիքները, որոնք Նա տալիս է մեզ: Սա կարող է լինել ինչպես առ-

օրյա մանրուքների, այնպես էլ խոշոր իրադարձությունների դեպ-

քում, երբ մենք չենք տեսնում Աստծո ձեռքը մեր կյանքում: Մեղքի 

մեկ այլ վտանգավոր ձեւ է գաղջությունը, որը դրսեւորվում է Աստ-

ծո սիրուն արձագանքելու պարտականությունն անտեսելու մեջ: 

Մարդը կարող է ներքին կոնֆլիկտ ունենալ՝ չիմանալով, թե ինչպես 

արձագանքել Աստծո կոչին: Այս պայմանը կարող է հանգեցնել սի-

րուց հրաժարվելուն, երբ մենք չենք կարող կամ չենք ցանկանում 

բացվել Աստծո շնորհի առջեւ: Հուսահատությունը կամ հոգեւոր 

ծուլությունը մի վիճակ է, երբ մարդը հրաժարվում է Աստծուց բխող 

շնորհից: Սա կարող է արտահայտվել հոգեւոր կյանքի հանդեպ հե-

տաքրքրության կորստով եւ նույնիսկ բացահայտ թշնամանքով: 

Վերջապես, Աստծո հանդեպ ատելությունը կարող է առաջանալ 



94 
 

հպարտությունից: Սա մի վիճակ է, որտեղ մարդն ակտիվորեն դի-

մադրում է Աստծո սիրուն, ուրանում է Նրա բարությունն ու ատում 

Նրան մեղքն արգելելու եւ պատժելու համար: Ըստ ս. Եփրեմ Ասո-

րու. «Հպարտ ու անհնազանդ մարդը դառը օրեր է տեսնելու»1: 

Այսպիսով, այս վիճակներից յուրաքանչյուրը՝ անտարբերությունը, 

ապերախտությունը, հուսահատությունը եւ ատելությունը, լուրջ 

խոչընդոտ են Աստծո հետ լիարժեք փոխհարաբերությունների հա-

մար: Դրանք կարող են հանգեցնել հոգեւոր մեկուսացման եւ կյան-

քի իմաստի կորստի: Ուստի կարեւոր է գիտակցել այդ վտանգներն 

ու ձգտել Աստծո հետ անկեղծ հաղորդակցության՝ բացելով սիրտը 

Նրա սիրո եւ շնորհի առջեւ: 

Առ Աստված սիրո հիմնական դրսեւորումը երկրպագությունն 

է: Երկրպագության էությունը Աստվածային մեծության եւ վեհու-

թյան գիտակցված ու ամբողջական ճանաչումն է: Մենք Աստծուն 

ճանաչում ենք ոչ միայն որպես գերագույն զորություն, այլեւ որպես 

Արարիչ, Փրկիչ, եւ Տեր, որպես անսահման Սեր ու Բարեգթություն, 

Ով վեր է մեր հասկացողությունից: Դա պահանջում է մարդուց լի-

ակատար խոնարհություն եւ հնազանդություն։ Երկրպագությունը 

սեփական գոյաբանական ոչնչության գիտակցումն է: Մենք գոյու-

թյուն ունենք միայն Տիրոջ կամքի շնորհիվ: Երկրպագությունն ա-

զատում է մեզ հպարտությունից, ինքնաբավության պատրանքից, 

սեփական կյանքի ու ճակատագրի նկատմամբ վերահսկողության 

կեղծ զգացումից: Դա Աստծուց մեր կախվածության ընդունումն է, 

դա այն փաստի գիտակցումն է, որ մեր ունեցած բոլոր բարիքները 

Նրա առատաձեռնության պարգեւն են: Երկրպագությունը ցույց է 

տալիս երախտագիտություն Աստծո մեծագործությունների, Նրա 

մշտական հոգատարության եւ ողորմածության համար: Դա Աստծո 

 
1 Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, с. 67. 



95 
 

սուրբ անվան հանդեպ խորագույն ակնածանքի արտահայտու-

թյունն է, քանզի Նրա անունը սուրբ խորհրդանիշ է, որն իր մեջ ան-

սահման զորություն է պարունակում: 

Աստծո պաշտամունքն ազատագրում է մեղքի ստրկությունից, 

որովհետեւ մեղքն իր էությամբ Աստծո մերժում է, Նրան մեկ այլ 

բանով փոխարինելու փորձ՝ հարստությամբ, իշխանությամբ, փառ-

քով, հաճույքներով։ Աշխարհի նկատմամբ կռապաշտական վերա-

բերմունքը կենտրոնացնում է երկրային արժեքների վրա, հանգեց-

նելով հավիտենական կյանքի հեռանկարի կորստին: Երկրպագու-

թյունը ոչնչացնում է այս խեղաթյուրված արժեքները՝ մարդուն վե-

րադարձնելով իր գոյության իրական նպատակը՝ Արարչի հետ հա-

ղորդակցվելն ու Նրան ծառայելը: 

Աստծո հանդեպ սերն առավելապես դրսեւորվում է աղոթքի 

մեջ: Ըստ ս. Հովհան Ոսկեբերանի. «Ծնկի՛ր, հոգոց հանի՛ր, աղաչի՛ր 

Տիրոջդ ողորմած լինել քո նկատմամբ»1: Մենք ոչ միայն խնդրում, 

այլեւ գովաբանում ենք Նրան Իր բարության համար, երախտագի-

տություն հայտնում բոլոր պարգեւների համար ու բարեխոսում 

ուրիշների անունից՝ խնդրելով օգնություն եւ օրհնություն նրանց 

համար: Ճշմարիտ աղոթքն այս բոլոր կողմերի ներդաշնակ համա-

կցությունն է: Սա հոգեւոր երկխոսություն է, որտեղ մենք ոչ միայն 

ստանում, այլեւ տալիս ենք՝ շփվելով Աստծո հետ սրտի խորքում: 

Աղոթքի ժամանակ հոգու խոր փոխակերպում է տեղի ունենում: 

Անընդհատ Աստծուն դիմելը եւ Նրա ձայնը ուշադրությամբ լսելը 

մեր մեջ ձեւավորում է խոնարհություն, համբերություն ու սեր: Սա 

սրտի մաքրագործման գործընթաց է, որի ընթացքում մենք ազատ-

վում ենք եսասիրությունից եւ լցվում Աստվածային սիրով: Սուրբ 

 
1 Симфония по творениям святителя Иоанна Златоуста, с. 317. 



96 
 

Պողոս առաքյալն իր թղթերում բազմիցս շեշտում է մշտական ա-

ղոթքի կարեւորությունը: Նա խրախուսում է մեզ «անդադար աղո-

թել» (Ա Թես. 5.17)՝ ցույց տալով, որ աղոթքը չպետք է սահմանա-

փակվի օրվա որոշակի պահերով, այլ պիտի դառնա մեր կյանքի 

անբաժանելի մասը, եւ մեր սիրտը պետք է անընդհատ ուղղվի դե-

պի Աստված։ Մենք պիտի հիշենք Նրան մեր առօրյա հոգսերում, 

մեր բոլոր ուրախություններում ու տխրություններում: Հետեւա-

բար՝ «միշտ աղոթե՛ք եւ մի՛ վհատվեք» կոչը (Ղուկ. 18.1) պարզա-

պես խրատ չէ, այլ ուղեցույց, որն օգնում է մեզ՝ շարժվելու հոգեւոր 

կատարելագործման ճանապարհով: 

Աստծուն երկրպագելն անհնար է առանց զոհաբերության: Իս-

կական զոհաբերությունը շատ ավելի խորն է, քան նյութական զո-

հեր մատուցելը: Այն կայանում է Աստծուն լիակատար նվիրվածու-

թյան, Նրան ամեն ինչ տալու պատրաստակամության մեջ՝ մեր 

մտքերը, զգացմունքները, ցանկություններն ու նույնիսկ կյանքը: 

Դա անձնազոհություն է, որը փոխում է մեր կյանքը եւ մեզ ավելի 

մոտեցնում աստվածային երանությանը: Սաղմոսերգուն իրավամբ 

ասում է. «Աստծու զոհը կոտրված հոգի է. կոտրված եւ խոնարհ 

սիրտը, ո՜վ Աստված, դու չես արհամարհի» (Սաղմ. 50.19): Այստեղ 

շեշտն արտաքին գործողություններից տեղափոխվում է ներքին 

գործողությունների՝ ապաշխարության, խոնարհության, մեղքերի 

համար անկեղծ զղջման ու հոգեւոր մաքրության ցանկության: Հա-

վատի արտաքին դրսեւորումները՝ լինի դա աղոթք, պահք, ողորմու-

թյուն, թե մասնակցություն եկեղեցական ծիսակատարություննե-

րին, իրական իմաստ են ստանում միայն այն դեպքում, երբ արտա-

հայտում են այս ներքին հոգեւոր վերափոխումը: Կարեւոր է հաս-

կանալ, որ «կոտրված ոգին» չի նշանակում հուսահատություն կամ 

ընկճվածություն, այլ ավելի շուտ Աստծո առջեւ սեփական թու-

լության խոր գիտակցում եւ Նրա կամքի խոնարհ ընդունում: Սա մի 



97 
 

վիճակ է, երբ մենք հրաժարվում ենք եսակենտրոնությունից, 

հպարտությունից ու ինքնաբավությունից՝ բացվելով Աստծո սիրո 

եւ շնորհի առջեւ: Այս ներքին վիճակը մեզ թույլ է տալիս դժվարու-

թյուններն ու փորձություններն ընկալել ոչ թե որպես անարդարու-

թյուն, այլ որպես հոգեւոր աճի եւ հավատի ամրապնդման հնարա-

վորություն։ Խաչի վրա Քրիստոսի կատարած զոհաբերությունը 

մարդկության հանդեպ Աստծո ողորմության ու սիրո բարձրագույն 

դրսեւորումն է: Նա՝ Աստծո սուրբ եւ անմեղ Որդին, կամավոր իր 

վրա վերցրեց ամբողջ աշխարհի մեղքերի պատիժը՝ դառնալով քա-

վիչ զոհ: Այդ զոհաբերությունը ոչ միայն վերացրեց անկման հետե-

ւանքները, այլեւ Աստծո հետ հաշտեցման ճանապարհ բացեց յու-

րաքանչյուր մարդու համար: Ընդունելով Քրիստոսին որպես Փրկիչ 

ու ապրելով Նրա պատվիրաններին համապատասխան՝ մենք դրա-

նով ճշմարիտ զոհաբերություն ենք մատուցում Աստծուն: 

Երբ մարդ անկեղծորեն սիրում է Աստծուն, նա միշտ գտնում է 

կյանքի ճիշտ ուղղությունը: Նրա գործողությունները, ի վերջո, 

հանգեցնում են հոգեւոր աճի եւ կյանքի իմաստը գտնելու: Դա պայ-

մանավորված է ներքին ուժով, ոգեշնչմամբ ու իմաստությամբ, որ 

նա քաղում է իր հավատից: Այս գործընթացում Աստված հանդես է 

գալիս ոչ թե որպես արտաքին դատավոր, այլ որպես ներքին առաջ-

նորդ, Ով օգնում է հաղթահարել դժվարությունները եւ գտնել իրա-

կան արժեքները: Ընդհակառակը, Աստծուց հրաժարումը, հատկա-

պես եթե այն գիտակցաբար է արվում եւ ուղեկցվում է հոգեւոր ար-

ժեքների մերժմամբ, հանգեցնում է ներքին քաոսի ու հոգեւոր խոր-

տակման: Այն գործողությունները, որոնք զուրկ են հոգեւոր հիմ-

քից, հանգեցնում են անձի դեգրադացման, միջանձնային հարաբե-

րությունների քայքայման եւ այն ամենի ոչնչացմանը, ինչին նա 

դիպչում է։ Այս դեգրադացումը կարող է դրսեւորվել տարբեր ձե-



98 
 

ւերով՝ սկսած ալկոհոլիզմից ու թմրամոլությունից մինչեւ ընկճ-

ախտ եւ հոգեկան ծանր խանգարումներ: Կարեւոր է նշել, որ սա 

Աստծո անեծք չէ, այլ հոգեւոր աջակցության ու նպատակադրման 

բացակայության բնական հետեւանք: Աթեիստը, անհավատը ոչն-

չացնում է ինքն իրեն, քանի որ իր իսկ գործողությունները եւ 

կյանքի ուղու ընտրությունը հանգեցնում են անխուսափելի բացա-

սական հետեւանքների։ Առանց հոգեւոր հիմքի, մարդը մնում է մի-

այնակ ու խոցելի կյանքի փորձությունների հանդիման՝ չկարողա-

նալով ուժ գտնել դժվարությունները հաղթահարելու եւ կյանքը 

փոխելու համար: Այս առումով աթեիստը դառնում է իր ընտրու-

թյան զոհը, ու նրա կործանումը ոչ թե աստվածային հատուցման, 

այլ իր գործողությունների օրինաչափ հետեւանք է: Ըստ ս. Եփրեմ 

Ասորու. «Անհավատությունը ծնում է երկդիմություն, իսկ երկդի-

մությունը ծնում է անփութաջանություն, անփութաջանությունը՝ 

մոռացություն, մոռացությունը՝ հուսահատություն, իսկ հուսահա-

տությունը՝ մահ»1։ 

Առ Աստված սիրո հետ սերտագույնս կապակցված է Աստծո 

երկյուղը: Ըստ ս. Եփրեմ Ասորու. «Ոչինչ չի հաղթահարում Աստծո 

երկյուղը, քանի որ այն գոտեպնդված է մեծ զորությամբ: Այն հա-

վասար է սիրո, եւ սերը հավասար է գթասրտության: Այս երեք 

առաքինությունները Աստծո կացարանն են»2: Առակաց գրքում, 

ասվում է. «Տիրոջ երկյուղը իմաստության սկիզբն է» (Առակ. 1.7): 

Այս արտահայտությունն ընդգծում է Աստծո երկյուղի կարեւորու-

թյունը՝ որպես իսկական իմաստության հիմք: Աստծո երկյուղը 

չպետք է հասկանալ որպես պատժից պարզ վախ, դա ավելի շուտ 

 
1 Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, с. 208. 
2 Там же, с. 404. 



99 
 

խոր, հարգալից ակնածանք է Աստծո մեծության ու սրբության հան-

դեպ: «Տիրոջ երկյուղով բոլորը հեռանում են չարից» (Առակ. 15․27): 

Սա նշանակում է, որ Աստծո երկյուղը մղում է մեզ՝ խուսափելու 

մեղքից եւ անելու այն, ինչ ճիշտ է: Սակայն մարդը, ստրուկի նման 

խուսափելով չարից լոկ պատժից վախենալու պատճառով, ժամա-

նակի ընթացքում սկսում է գործել նաեւ իր բարի գործերի համար 

վարձատրության հույսն ունենալով, ինչպես դա անում է վարձկա-

նը, ով ակնկալում է վարձատրություն իր աշխատանքի համար: Դա 

հանգեցնում է Աստծո հետ խոր միության զգացումին: Ինչպես ա-

սում է Պողոս առաքյալը, «Ո՞վ կարող է մեզ բաժանել Քրիստոսի 

սիրուց» (Հռոմ. 8.35)։ Մենք հասնում ենք մի վիճակի, երբ Աստծո 

երկյուղը դառնում է Աստծո հանդեպ մեր սիրո արտահայտությու-

նը: Այսպիսով, Աստծո երկյուղը սկզբնական վիճակից վերածվում է 

ավելի խոր ու կատարյալ վիճակի, որտեղ Աստծո սերը դառնում է 

հիմնարար, ինչը մեզ տանում է դեպի ճշմարիտ իմաստություն: Այս 

գործընթացում մենք դառնում ենք ոչ թե պարզապես ստրուկներ 

կամ վարձկաններ, այլ զավակներ, ովքեր ձգտում են առաքինու-

թյանը, որովհետեւ դա է իրենց պաշտելի Երկնային Հոր կամքը: 

Հետեւաբար՝ արդար կյանքով ապրելու երկու դրդապատճառ-

ների միջեւ հիմնարար տարբերություն կա: Առաջինը հիմնված է 

պատժի՝ գեհենական հրի վախի վրա կամ, ընդհակառակը, դրախ-

տում ապագա վարձատրություն ստանալու ցանկության վրա։ 

Նման դրդապատճառներով առաջնորդվող մարդը ճնշում է իր ա-

րատները, բայց ոչ թե բարու իրական ցանկությունից, այլ հաշ-

վարկված եսասիրությունից ելնելով՝ պատժից խուսափելու կամ օ-

գուտ ստանալու համար: Նրա արդարությունը գործարք է, ոչ թե 

բնական հոգեվիճակ: Նման դրդապատճառը, թեեւ կարող է հան-

գեցնել բարոյական չափանիշներին արտաքին համապատասխա-

նության, սակայն հոգին խոցելի է դարձնում գայթակղությունների 



100 
 

համար: Պատժի վախի թուլացումը կամ ապագա պարգեւատրման 

նկատմամբ վստահության նվազումը բավական է, որպեսզի այս 

մարդը կրկին ենթարկվի իր արատներին: Ավելին, բարոյականու-

թյան նկատմամբ նման մոտեցումը կարող է կեղծավորության տե-

ղիք տալ՝ ստեղծելով սրբության պատրանք: 

Դրդապատճառների երկրորդ տեսակը՝ շատ ավելի խոր ու կա-

յուն, կայանում է Աստծո եւ Նրա սրբության հանդեպ մաքուր ու 

անսահման սիրո մեջ: Սա պարզապես վախ չէ աստվածային բար-

կությունից կամ երկնային երանության ակնկալիք, այլ իսկական, 

ներքին փոխակերպում, որի արդյունքում մեղքի մասին միտքը 

դառնում է զզվելի: Նման սեր ունեցող մարդը ձգտում է մաքրու-

թյան, որովհետեւ հոգեկան անմաքրությունը հակասում է նրա ներ-

քին էությանը: Նրա համար առաքինությունը ոչ թե պարտականու-

թյուն է, այլ բնական վիճակ։ Նա բարի գործեր է անում ոչ թե դրա 

դիմաց ինչ-որ բան ստանալու համար, այլ որովհետեւ բարին բնա-

կանորեն հոսում է իր մաքրագործված սրտից: Այս երկու մոտեցում-

ների տարբերությունը հատկապես ընդգծված է այն իրավիճակնե-

րում, երբ չկան արտաքին վկաներ։ Վախից կամ հույսից դրդված 

մարդը կարող է մեղանչել, եթե վստահ լինի, որ իրեն ոչ ոք չի տես-

նի։ Նրա բարոյականությունը պայմանական է եւ անկայուն։ Ընդ-

հակառակը, Աստծո հանդեպ սիրուց մղված մարդն արդար կմնա 

նույնիսկ կատարյալ մենության մեջ։ Նրա բարոյականությունը 

հիմնված է ոչ թե արտաքին կանոնների, այլ ներքին հոգեվիճակի 

վրա՝ կազմելով նրա անհատականության անբաժանելի մասը։ 

Նույնիսկ ամենագայթակղիչ մտքերը չեն կարողանա գրավել նրան, 

քանի որ նրա սիրտը մաքուր է ու անարատ: Նա չի մեղանչում, 

որովհետեւ մեղքը նրա համար այլեւս գրավիչ չէ եւ հակասում է իր 

ներաշխարհին: Սա է իսկական սրբությունը, որը ծնվել է ոչ թե 

վախից, այլ սիրուց: 



101 
 

Այդպիսի մարդը ամբողջ փառքը վերագրում է Աստծուն՝ հրա-

ժարվելով սնափառությունից ու փառասիրությունից: Նրա ողջ գոր-

ծունեությունն ուղղված է Աստծուն հաճոյանալուն, քանի որ Նա է 

դատելու մեր գործողությունները Ահեղ Դատաստանի օրը: Այս 

պարզ, բայց հիմնարար ճշմարտությունը, ցավոք, մեծապես խեղա-

թյուրված է մեր ժամանակներում: Արդի հասարակությունը, Աստծո 

դատաստանի հանդեպ երկյուղ ունենալու փոխարեն, ավելի հա-

ճախ ենթարկվում է հասարակական հավանության ցանկությանը: 

Մարդիկ ավելի շատ վախենում են ուրիշների կողմից դատապարտ-

վելուց, քան Տիրոջ արդար բարկությունից: Դրա պատճառը ժա-

մանակի սահմանափակ ընկալման եւ անմիջական հաճույքների ու 

ձեռքբերումների նկատմամբ չափազանց մեծ կապվածությունն է: 

Շատերն ապրում են «այստեղ եւ հիմա», մոռանալով հավերժու-

թյան ու Աստծո առջեւ պատասխանատվության մասին: Դա հան-

գեցնում է երկու ծայրահեղության՝ կա՛մ ակնթարթային ցանկու-

թյուններով թելադրված չար արարքներին, կա՛մ փարիսեցիական 

առաքինություն ցուցաբերելուն՝ սոցիալական ճանաչում ձեռք բե-

րելու համար: Անմաքուր մտքերով արված բարի գործերը զուրկ են 

ճշմարիտ արժեքից եւ իրականում ինքնախաբեության ու հոգեւոր 

ապականության ձեւ են: 

Նման փարիսեցիությունը շատ վտանգավոր է: Ոչ ոք չգիտի, թե 

երբ կգա մարդու մահվան ժամը։ Միգուցե այն արդեն մոտ է, թեեւ 

մենք չենք մտածում այդ մասին։ Երկրային կյանքից այլ աշխարհ 

անցումը սարսափեցնող բան է հատկապես նրանց համար, ովքեր 

չեն մտածում իրենց հոգու մասին եւ չեն պատրաստվում այս կա-

րեւոր պահին։ Հանկարծ այն ամենը, ինչ մենք գիտեինք ու սիրում 

էինք երկրի վրա, կարող է մեզ համար վերածվել դատարկության, 

ինչպես երազը, որն անհետանում է, երբ մենք արթնանում ենք: Այս 

պահին մեր առջեւ կբացվի բոլորովին այլ աշխարհ, որտեղ գործում 



102 
 

են այլ օրենքներ եւ գոյություն ունեն ուրիշ արժեքներ, քան այս 

աշխարհում: Այս անցման կարեւոր կողմն այն է, որ նոր կյանքի հա-

մար մեզ այլ բաներ պետք կգան, քան նյութական բարիքները: Ինչ-

պես Ավետարանն է ասում, իմաստուն կույսերը, ովքեր պատրաստ 

էին դիմավորել Փեսային, մտան դրախտի պալատ՝ ունենալով 

«հարսանեկան զգեստը»՝ մաքրության եւ առաքինության խորհր-

դանիշը (հմմ. Մատթ. 25.10)։ Մեր հոգին պետք է լցված լինի բարի 

գործերի հարստությամբ եւ աստվածահաճո առաքինություններով: 

Միայն այդպես կարող ենք ստեղծել մեր հոգու համար հենց այդ 

«հարսանեկան զգեստը», որը թույլ կտա մեզ արժանապատվորեն 

մուտք գործել նոր աշխարհ։ Ի վերջո, մեր ներքին վիճակն ու մեր 

գործողություններն են որոշում, թե ինչ տեղ ենք գրավելու այն 

աշխարհում, որը մեզ սպասում է երկրային կյանքից անդին: 

Աստծո երկյուղի ձեռքբերումը հոգեւոր աճի երկար գործըն-

թաց է, որը պահանջում է մշտական աշխատանք սեփական անձի 

վրա: Ամենակարեւորն այստեղ Ահեղ Դատաստանի հիշողությունն 

է: Ըստ ս. Բարսեղ Կեսարացու. «Երանի այն հոգուն, որ ցերեկ ու 

գիշեր այլ հոգս չունի, քան այս մեկը՝ մեծ է այն օրը, երբ ողջ արա-

րածը կհայտնվի Դատավորի առջեւ՝ հաշիվ տալու իր գործերի հա-

մար, չդժվարանա պատասխան տալ իր կյանքի համար»1: Սա հոռե-

տեսություն չէ, այլ երկրային կյանքի անցողիկության եւ Աստծո 

հետ հանդիպման անխուսափելիության գիտակցում, որը ձեւավո-

րում է պատասխանատվության զգացում ապրած կյանքի համար։ 

Կանոնավոր ինքնավերլուծությունն այս գործընթացի անբաժանելի 

մասն է: Կարեւոր դեր են խաղում նաեւ շրջապատի ազդեցություն-

ները։ Աստվածավախ մարդկանց հետ շփումը հզոր խթան է Աստծո 

երկյուղ ձեռք բերելու համար: Աստծո երկյուղի հակառակն է 

 
1 Симфония по творениям святителя Василия Великого, с. 429. 



103 
 

հանդգնությունը, Աստծո կամքի եւ Նրա պատվիրանների անտե-

սումը: Սրանք պարզապես սխալներ չեն, այլ Տիրոջ ճանապարհի 

կանխամտածված մերժում: Հանդգնությունն ինքնատիրապետման 

իսպառ բացակայությունն է, մեղքին տրվելն ու ամբարշտության 

մեջ համառությունը: Դա հոգեւոր աճի գլխավոր խոչընդոտն է: 

Մահվան հիշողության բացակայություն, անուշադրություն սեփա-

կան գործողությունների նկատմամբ, հաղորդակցություն ամբա-

րիշտ մարդկանց հետ՝ այս ամենը նպաստում է հոգու մեջ Աստծո 

երկյուղի վերացմանը: Դա նման է սրբության աստիճանական հե-

ռացմանը մեր կյանքից, հոգեւորը նյութականով փոխարինելուն: Ա-

ռանց ինքներս մեզ վրա մշտական աշխատանքի՝ հանդգնությունը 

հեշտությամբ տիրում է մեզ, ու մենք կորցնում ենք կապը Աստծո 

հետ, ապաշխարելու եւ զղջալու ունակությունը: Ուստի Աստծո եր-

կյուղ ձեռք բերելու ճանապարհը մշտական հոգեւոր աճի, ինքնա-

կատարելագործման ճանապարհն է՝ լցված աղոթքով, ապաշխա-

րությամբ եւ բարի գործերով: 

Կարեւոր է հասկանալ, որ Աստծո երկյուղը սոսկ զգացմունք չէ, 

այլ խոր հոգեւոր վիճակ, որն առաջանում է Նրա մեծության ու մեր 

փոքրության գիտակցման արդյունքում: Երբ քրիստոնյան ձգտում 

է հոգեւոր կատարելագործման, նա սկսում է զգալ Աստծո ներկա-

յությունը: Դա ուղեկցվում է սուրբ երկյուղով, որը տարբերվում է 

սովորական վախից, որին ծանոթ ենք առօրյա կյանքում։ Սովորա-

կան վախը ստիպում է մարդուն փախչել վախի աղբյուրից՝ լինի դա 

վտանգ, թե սպառնալիք: Սակայն Աստծո երկյուղը, լինելով Աստ-

վածային շնորհի գործողություն, հանգեցնում է բոլորովին այլ ար-

դյունքի: Նա ոչ թե հեռու է մղում, այլ, ընդհակառակը, գրավում է 

մարդուն դեպի Աստված։ Այս սուրբ երկյուղը հավատացյալի սիրտը 

լցնում է ակնածանքով Աստծո արդարության եւ ողորմածության 

հանդեպ: Նա գիտակցում է, որ Աստված ոչ միայն դատավոր է, 



104 
 

այլեւ սիրող Հայր, ով ցանկանում է, որ Իր զավակներն ավելի մոտ 

լինեն Իրեն: Այս վիճակում մարդը սկսում է տեսնել իր մեղքերն ու 

արատները, ինչը նրան դրդում է ապաշխարության եւ ուղղման։ 

Աստծո երկյուղը դառնում է հոգեւոր աճի խթան ու օգնում քրիստո-

նյային՝ հաղթահարելու իր թուլությունները եւ ձգտելու սրբության: 

Բացի այդ՝ Աստծո երկյուղը կարող է դառնալ ներքին խաղաղու-

թյան ու երանության աղբյուր, նաեւ՝ իբրեւ հիշեցում, որ մենք կանչ-

ված ենք սրբության, եւ մեզանից յուրաքանչյուրը կարող է ստանալ 

այս պարգեւը անկեղծ աղոթքի ու ապաշխարության միջոցով: 

Առ Աստված սերն անբաժանելի է մերձավորների հանդեպ սի-

րուց։ «Մերձավոր» հասկացությունը դուրս է գալիս արյունակցա-

կան կապից եւ աշխարհագրական մերձավորությունից: Այս գաղա-

փարը հիմնված է փոխադարձ պատասխանատվության ու կարի-

քավորներին օգնելու պատրաստակամության վրա: Մեզանից յու-

րաքանչյուրը միմյանց հարեւան է, դա երկկողմանի հարաբերու-

թյուն է, որը հիմնված է փոխօգնության սկզբունքների վրա: Եթե 

մեկն իմ աջակցության կարիքն ունի, ապա նա դառնում է իմ հարե-

ւանը, եւ ես պարտավոր եմ օգնության ձեռք մեկնել նրան։ Այս 

փոխկախվածությունը դրսեւորվում է կյանքի տարբեր ոլորտնե-

րում: Հարուստը պարտավոր է օգնել աղքատին, կիրթը՝ անկիրթին, 

երիտասարդն ու առողջը՝ ծեր եւ հիվանդին, ուժեղը՝ թույլին, ազա-

տը՝ բանտարկյալին։ Տան սեփականատերը պետք է պատրաստ լի-

նի ապաստան տալ անօթեւան թափառականին: Այս հայեցակարգը 

վառ կերպով արտացոլված է Բարի Սամարացու առակում, որտեղ 

մի անծանոթ, զոհի հետ կապ չունեցողը կարեկցանք դրսեւորեց ու 

օգնեց ավազակի կողմից ծեծված մարդուն: Սամարացին վիրակա-

պեց նրա վերքերը եւ բուժօգնություն ցույց տվեց՝ ցուցաբերելով 

իսկական ողորմածություն, նույնիսկ չնայած սամարացիների ու 

հրեաների թշնամությանը։ Այս օրինակը ցույց է տալիս, որ ոչ թե 



105 
 

արյունակցական կապերը, այլ մեկ այլ մարդու կարիքը եւ աղքա-

տությունը, ոչ թե ֆիզիկական մտերմությունը, այլ հոգեւոր միաս-

նությունն է, որ սիրո եւ կարեկցանքի միջոցով որոշում են «մերձա-

վորի» իրական հասկացությունը: Փոխադարձ օգնությունը չպետք 

է սահմանափակվի միայն ընտանիքով կամ մտերիմ շրջապատով, 

այլ պետք է տարածվի բոլոր նրանց վրա, ովքեր աջակցության կա-

րիք ունեն՝ անկախ սոցիալական, տնտեսական կամ կրոնական 

տարբերություններից: Իսկական մերձավորը նա է, ում մենք պատ-

րաստ ենք օգնության ձեռք մեկնել դժվարին պահերին՝ փոխարենը 

ոչինչ չակնկալելով, առաջնորդվելով միայն կարեկցանքի ու մար-

դասիրության զգացումով: Մերձավորի համար փոխկախվածու-

թյան եւ պատասխանատվության այս խոր ըմբռնումը մարդկային 

իսկական, ներդաշնակ հասարակության հիմքն է, որտեղ յուրա-

քանչյուրը պատրաստ է՝ աջակցելու մյուսին դժվարությունների 

ժամանակ՝ գործնականում ցույց տալով իր ողորմությունն ու սերը 

մերձավորի հանդեպ՝ անկախ նրանց դիրքից եւ ծագումից: 

Ինչպես մերձավորի հանդեպ սերն է բոլոր հոգեւոր բարիքների 

եւ նյութական բարօրության աղբյուրը, այնպես էլ ինքնասիրու-

թյունն է պատճառը բոլոր չարիքների, մեղքերի ու աղետների, ո-

րոնք տեղի են ունենում աշխարհում: Մարդկության հետ պատա-

հած աղետների խորքային պատճառը թաքնված է ինքնասիրու-

թյան մեջ, որը ստիպում է մարդուն իր եսասիրական ցանկություն-

ները վեր դասել ամեն ինչից: Նրա կործանարար ազդեցությունը 

թափանցում է կյանքի բոլոր ոլորտները։ Կողոպուտներ, սպանու-

թյուններ, բռնություններ, թալան՝ այս ամենը մարդու նույն եսասեր 

էության արդյունքն է: Եսասիրությունը ստեղծում է սոցիալական 

խոր պառակտումներ՝ առաջացնելով աղքատություն եւ թշվառու-

թյուն։ Մեկն իր ունեցած ավելցուկը կիսելու փոխարեն ձգտում է 

վերջինը վերցնել մերձավորից, իսկ մյուսը, Աստծուց հարստություն 



106 
 

ստանալով, ագահորեն սեղմում է այն իր ձեռքում՝ ուշադրություն 

չդարձնելով իր եղբայրների կարիքներին։ Մյուսներն ընկղմվում են 

անամոթ շքեղության մեջ՝ չմտածելով նրանց մասին, ովքեր օգնու-

թյան կարիք ունեն։ Այս ագահությունն ու անսրտությունը ծնում են 

բազմաթիվ աղքատ եւ թշվառ մարդկանց, որոնք չեն կարողանում 

ծայրը ծայրին հասցնել: Սրանք բոլորը միեւնույն երեւույթի տար-

բեր կողմերն են՝ ամեն ինչ սպառող ու կործանարար ինքնասիրու-

թյուն: Սա է, ի վերջո, աղքատության եւ տառապանքի արմատը: 

Ագահության ու անզգամության անվերջանալի շրջափուլը թողնում 

է աշխարհը լցված անարդարությամբ եւ ցավով: Ժամանակն է հաս-

կանալու, որ միայն եսակենտրոնությունից հրաժարվելով ու կա-

րեկցանքի եւ փոխօգնության սկզբունքները որդեգրելով կարող է 

ավարտվել տառապանքի այս անվերջանալի շրջանը: 

Մարդը, որպես էություն, բաղկացած է երկու անբաժանելի մա-

սերից՝ մարմնից ու հոգուց: Այս բաժանումն արտահայտվում է նա-

եւ նրա արարքներում, հատկապես այն ողորմածության մեջ, որը 

նա դրսեւորում է ուրիշների հանդեպ։ Ողորմության գործերը կարե-

լի է դասակարգել երկու կատեգորիայի՝ ֆիզիկական եւ հոգեւոր: 

Մարմնական ողորմության գործերը ներառում են այնպիսի գործո-

ղություններ, ինչպիսիք են սովյալներին կերակրելը, ծարավին ջուր 

տալը, մերկերին հագցնելն ու կարիքավորներին օգնելը։ Այս գոր-

ծողություններն ուղղված են անձի ֆիզիկական կարիքների բավա-

րարմանը։ Մյուս կողմից, հոգեւոր ողորմության գործերը վերաբե-

րում են մերձավորի հոգեւոր վիճակին: Դրանք ներառում են սգա-

վորներին մխիթարելը, մոլորվածներին ճշմարտության ուղին ա-

ռաջնորդելը, կասկածողներին խրատելը եւ դժվար ժամանակնե-

րում օգնություն փնտրողներին աջակցելը: Այս գործողություններն 

ուղղված են մարդու ոգու ամրապնդմանը եւ ներաշխարհի վերա-

կանգնմանը։ Նա, ով Քրիստոսի անունով ողորմում է մերձավորին, 



107 
 

ցույց է տալիս իր սերը Նրա հանդեպ։ Սակայն առավել նշանակա-

լից է այն դեպքը, երբ մարդ հոգեպես է աջակցում իր մերձավորին։ 

Դա պայմանավորված է նրանով, որ հոգին, որպես մարդկային էու-

թյան ավելի բարձր ու կարեւոր մաս, ավելի մեծ ուշադրություն եւ 

խնամք է պահանջում: Մարդ որքան շատ է հոգում իր մերձավորի 

հոգու մասին, այնքան ավելի է ցույց տալիս իր սերը Քրիստոսի 

հանդեպ, ով, ինչպես հայտնի է, իր կյանքը տվեց մարդկային 

հոգիների փրկության համար։ Այսպիսով, կարելի է ասել, որ ոչինչ 

չի կարող ավելի հաճելի լինել Քրիստոսին, քան մարդկային հոգի-

ները փրկելու ցանկությունը: Սերը մերձավորի հանդեպ եւ նրա 

հոգեւոր վիճակի նկատմամբ հոգատարությունը ճշմարիտ քրիստո-

նեական սիրո ամենակարեւոր դրսեւորումներն են։ Ոչ ոք չի կարող 

ավելի շատ սիրել Քրիստոսին, քան նա, ով անկեղծորեն հոգ է տա-

նում իր մերձավորների փրկության համար՝ ձգտելով բավարարել 

նրանց հոգեւոր կարիքները: Այս համատեքստում ողորմության 

գործերը դառնում են ոչ միայն բարի գործեր, այլ քրիստոնեական 

կյանքի կարեւոր մասը՝ արտահայտելով Աստծո ու մարդկանց հան-

դեպ սիրո միջեւ եղած խոր կապը: Իսկական սերը հեշտությամբ 

ճանաչվում է բարի գործեր ներշնչելու, ուրիշներին սատարելու եւ 

զորացնելու ունակությամբ: Այն չի պահանջում ծաղկուն արտահայ-

տություններ կամ մշակված հռետորաբանություն, այլ արտահայտ-

վում է ճիշտ բառեր գտնելու եւ դրանք սիրով ու իմաստությամբ 

ուղղելու ունակությամբ: Սիրո ուժը ոչ թե պերճախոսության, այլ 

անկեղծության մեջ է: Իսկական սերն ինքնարտահայտվելու միջոց 

կգտնի, նույնիսկ եթե այն չհնչի որպես փայլուն ճառ։ Գլխավորը 

անկեղծությունն է եւ մերձավորին օգնելու ցանկությունը, իսկ հե-

տո սերն ինքն է առաջնորդելու ձեր խոսքերն ու արարքները՝ ստեղ-

ծելով ջերմության, փոխըմբռնման եւ հոգեւոր աճի մթնոլորտ քո 

շուրջը: Ի վերջո, հենց այդպիսի փոխադարձ աջակցության ու 



108 
 

համակրանքի մեջ է գտնվում մերձավորի հանդեպ սիրո իրական, 

ճշմարիտ էությունը: 

Իսկական քրիստոնեական սերն անձնուրաց մտահոգություն է 

ուրիշի բարօրության համար, նրա երջանկության ցանկությունը, եւ 

ոչ թե սեփական շահի կամ հաճույքի համար: Անձնական շահից 

դրդված սերն իրականում եսասիրություն է, որտեղ դիմացինն օգ-

տագործվում է միայն որպես սեփական նպատակներին հասնելու 

միջոց։ Ճշմարիտ սերը, ըստ քրիստոնեական ուսմունքի, բխում է 

Աստծո հանդեպ սիրուց ու Նրա պատվիրաններին հետեւելու ցան-

կությունից: Աստված սիրում է մարդկանց, իսկ մենք, ընդօրինա-

կելով Նրան, պետք է սիրենք մեր մերձավորներին եւ ձգտենք 

նրանց բարօրությանը՝ դրանով իսկ կատարելով Աստծո կամքը: 

Կարեւոր է հասկանալ, որ քրիստոնեական սերը չի սահմանափակ-

վում միայն բարի զգացմունքներով ու ցանկություններով: Այն 

պետք է անպայման գործնական լինի, դրսեւորվի կոնկրետ արարք-

ներով եւ այլ մարդկանց օգնելու ցանկությամբ։ 

Հարաբերություններում սիրո ու ներդաշնակության պահպա-

նումը խնդիր է, որը պահանջում է մշտական աշխատանք եւ նվիր-

վածություն: Այստեղ հիմնականը եսակենտրոնության ու նյութա-

պաշտության մերժումն է: Պետք է գիտակցաբար գերադասել եղ-

բայրական սերը ցանկացած նյութական բարիքից: Ոչ մի երկրային 

ունեցվածք՝ լինի դա հարստություն, կարգավիճակ կամ հեղինա-

կություն, չպետք է սիրում ավելի կարեւոր տեղ զբաղեցնի սրտում: 

Հպարտությունը եւ գերազանցության զգացումը հարաբերություն-

ներում խաղաղության թշնամիներն են: Կարեւոր է խուսափել սե-

փական կարծիքներն ու ցանկությունները պնդելուց՝ նախընտրե-

լով զիջել ուրիշներին, եթե դա չի հակասում բարոյական սկզբունք-

ներին: Անգամ այն, ինչ անձամբ մեզ ձեռնտու եւ օգտակար է թվում, 

պետք է զոհաբերել հանուն բարեկամության եւ խաղաղության 



109 
 

պահպանման, որոնք ամենաարժեքավորն են։ Համբերությունն ու 

զգացմունքների վերահսկողությունն ամուր հարաբերությունների 

հավասարապես կարեւոր բաղադրիչներ են: Զայրույթը, նույնիսկ 

երբ այն առաջանում է արդար պատճառներով, պետք է զսպել եւ 

հաղթահարել: Խաղաղ եւ սիրառատ հարաբերություններն ամրա-

պնդելու համար պետք է մշտապես հիշել երկրային կյանքի անցո-

ղիկ բնույթը: Մենք պիտի գիտակցենք, որ մահը կարող է գալ ցան-

կացած պահի՝ բաժանելով մեզ մեր սիրելիներից: Այս ըմբռնումը 

պետք է մղի մեզ՝ գնահատելու մեր սիրելիների հետ անցկացրած 

յուրաքանչյուր պահն ու խրախուսի մեզ ներել եւ լինել համբերա-

տար: Մենք պիտի արժեւորենք այս հարաբերությունները որպես 

թանկարժեք նվեր՝ գիտակցելով, որ դրանք մի օր կարող են անհե-

տանալ։ Ուստի պետք է միշտ ապրել առավելագույն սիրով ու սի-

րելիների հանդեպ հարգանքով։ 

Մերձավորների հանդեպ սերն անբաժանելի է թշնամիների 

հանդեպ սիրուց։ «Թշնամիներ» ասելով այստեղ նկատի ունենք այն 

մարդկանց, ովքեր վնասում են մեզ՝ լինի դա ֆիզիկապես, թե բա-

րոյապես: Սա կարող են լինել նրանք, ովքեր մեզ վիրավորում են, 

հայհոյում, ատում, դավադրություն են անում մեր դեմ, հալածում, 

վտարում են մեզ համայնքից կամ զրկում ինչ-որ բարիքներից: Հենց 

նման մարդկանց նկատմամբ, որոնք սկզբնական շրջանում մեր մեջ 

առաջացնում են բացասական հույզեր եւ վրեժխնդրության ցան-

կություն, Քրիստոսը, ըստ Ավետարանի, կոչ է անում մեզ սեր զգալ։ 

Չպետք է մոռանալ, որ հարեւանը ոչ միայն ընկեր կամ ծանոթ է, 

այլեւ մեր հանդեպ թշնամաբար տրամադրված մարդն է: Մեր թշնա-

միներին սիրելու օգտին գլխավոր փաստարկը Քրիստոսի անսա-

սան իշխանությունն է։ Նույնիսկ եթե մենք չկարողանանք այլ պատ-

ճառներ գտնել մեզ վիրավորողների հանդեպ սեր ցուցաբերելու 

համար, Քրիստոսի պատվիրանն ինքնին պետք է բավարար խթան 



110 
 

հանդիսանա: Սա վերաբերում է ոչ միայն թշնամիների հանդեպ 

սիրուն, այլեւ Նրա ցանկացած այլ պատվիրանին: Քրիստոսը ճշ-

մարտության մարմնացումն է, մարդկությանը հայտնված Աստծո 

իմաստությունը: Հետեւաբար՝ Քրիստոսին հնազանդվելը հավասա-

րազոր է Երկնային Հորը հնազանդվելուն, եւ Նրա պատվիրանները 

պարզապես ցանկություններ չեն, այլ անփոփոխ բարոյական սկզ-

բունքներ, որոնց պահպանումը պետք է ընկած լինի մեր կյանքի 

հիմքում: Այս սկզբունքներին հետեւելը, ներառյալ սերը մեր թշնա-

միների հանդեպ, մեր հավատքի եւ աստվածային կամքին ենթարկ-

վելու անմիջական դրսեւորումն է: Մեր թշնամիների հանդեպ սերը 

ոչ միայն պասիվ հանդուրժողականություն է, այլեւ ակտիվ գործո-

ղություն, որը մարդուց ներքին կերպարանափոխություն է պահան-

ջում: Սա չի նշանակում, որ մենք պարտավոր ենք թույլ տալ, որ մեր 

թշնամիներն անպատիժ կերպով վնասեն մեզ, բայց դա նշանակում 

է, որ մեր արձագանքը այս վնասին չպետք է լցվի ատելությամբ ու 

վրեժխնդրության ցանկությամբ։ Մեր թշնամիների հանդեպ սերը 

մեզանից պահանջում է տոկունություն, ներողամտություն եւ կա-

րեկցանք, եթե դա հնարավոր է: Դա մարտահրավեր է մեր բնու-

թյանը, բայց միեւնույն ժամանակ ճանապարհ է դեպի հոգեւոր աճ 

ու կատարելություն: Թշնամիների հանդեպ սերը թուլություն չէ, այլ 

տոկունության եւ հավատքի իրական դրսեւորում: 

  



111 
 

 

Գ Լ Ո Ւ Խ  Ե  
 

Տասը պատվիրանների մասին 

 

Աստծո Օրենքը պարզապես կանոնների ամբողջություն չէ, դա 

հիմնարար բարոյական օրենսգիրք է, որն առաջնորդող աստղ է 

մարդու համար հոգեւոր կատարելագործման եւ Երկնքի Արքայու-

թյան ճանապարհին: Դրա նշանակությունը ժամանակի ընթացքում 

ոչ միայն չի նվազում, այլեւ, ընդհակառակը, մեծանում է։ Աստծո 

օրենքն անհրաժեշտ ուղեցույց է, մշտնջենավոր արժեքների աղ-

բյուր, որի հեղինակությունն անառարկելի է: Այն ինքնաճանաչման, 

սեփական թերությունների վրա աշխատելու, մշտական հոգեւոր ա-

ճի ու ինքնակատարելագործման կոչ է անում։ Աստծո Օրենքը հաս-

կանալը եւ ընդունելն օգնում է մարդուն՝ ճիշտ կողմնորոշվելու ար-

դի քաոտիկ աշխարհում, կայացնելու ճիշտ որոշումներ ու կառու-

ցելու իր կյանքը հավերժական բարոյական արժեքների հիմքի վրա: 

Աստծո օրենքի հիմքը կազմում են տասը պատվիրանները: Որ-

պես բարոյական հիմնարար սկզբունքներ, դրանք ծառայում են ոչ 

միայն իբրեւ ուղեցույց հավատացյալների համար, այլեւ որպես բա-

րոյականության համընդհանուր օրենսգիրրք, որն ընդգրկում է 

մարդկային կյանքի եւ ուրիշների հետ փոխգործակցության կարե-

ւորագույն ասպեկտները: Այս պատվիրանները, տրված մարդկանց 

ի վերուստ, արտացոլում են պարտավորություններ ինչպես Աստծո, 

այնպես էլ մերձավորների հանդեպ: Դրանք վերանայման կամ փո-

փոխության ենթակա չեն, քանի որ դարերի ընթացքում դրանց էու-

թյունը մնում է անփոփոխ։ Սուրբ Գրքում արձանագրված պատվի-

րանները կարող են դիտարկվել որպես ներքին կողմնացույց, որն 

առաջնորդում է մարդուն արդարության ճանապարհով: Այս տասը 



112 
 

պատվիրանները շեշտում են սոցիալական պատասխանատվու-

թյան կարեւորությունը եւ խրախուսում մարդկանց համագործա-

կցել ու օգնել միմյանց: Մարդկանց սրտերի վրա գրված պատվի-

րանները մեզ հիշեցնում են, որ բարությունը եւ կարեկցանքը պետք 

է լինեն ուրիշների հետ մեր փոխհարաբերությունների կենտրո-

նում: Դրանք պարզապես կանոնների մի շարք չեն, այլ խոր բարո-

յական ուղեցույցներ, որ օգնում են ձեւավորել անձնական ու հա-

սարակական արժեքները: Աստծո կողմից տրված պատվիրանները 

եւ Օրենքն այն Ուխտի կարեւոր մասն են, որն Աստված կապեց 

հրեա ժողովրդի հետ: Ելից Գիրքը նկարագրում է, թե ինչպես է այս 

հայտնությունը, որը հայտնի է որպես Տասնաբանյա՝ տասը խոս-

քեր, տրվել Աստծո ու իսրայելացիների միջեւ կնքված Ուխտի հա-

մատեքստում: Սկզբում մարդիկ ստացան Ուխտի առաջարկը, որից 

հետո նրանք համաձայնեցին հետեւել Տիրոջ բոլոր հրահանգներին՝ 

խոստանալով հնազանդ լինել (Ելից 24.7): Տասը պատվիրանները 

տրվել են իսրայելացիներին այն ժամանակ, երբ նրանք պատրաստ 

էին ստանալ Աստծո հրահանգները: Կարեւոր է նշել, որ պատվի-

րանները ստանալուց առաջ մարդկանց հիշեցնում էին Ուխտի մա-

սին. «Մեր Տեր Աստվածն ուխտ կապեց մեզ հետ Քորեբում» (Բ Օ-

րին. 5.2): Սա ցույց է տալիս, որ պատվիրանները պարզապես կա-

նոնների մի շարք չեն, այլ ավելի խոր եւ իմաստալից համաձայնու-

թյան մաս, որը կապում է Աստծուն ու մարդկանց: Պատվիրաննե-

րից յուրաքանչյուրն ունի իր յուրահատուկ նշանակությունը եւ ար-

տացոլում է այն բարոյական սկզբունքները, որ պետք է կարգավո-

րեին իսրայելացիների կյանքը: Այս սկզբունքները ոչ միայն սահ-

մանեցին վարքագծի կանոններ, այլեւ հիմք հանդիսացան արդա-

րության, հարգանքի ու մերձավորի հանդեպ սիրո վրա հիմնված 

հասարակության ձեւավորման համար: Պատվիրանները վերաբե-

րում են ինչպես մարդկանց փոխհարաբերություններին, այնպես էլ 



113 
 

Աստծո հետ մարդու հարաբերություններին՝ ընդգծելով հոգեւոր 

կյանքի կարեւորությունը առօրյա գոյության պայմաններում։ 

Առաջին պատվիրանն է. «Ե՛ս եմ քո Տեր Աստվածը, որ քեզ հա-

նեցի Եգիպտացիների երկրից՝ ստրկության տնից: Ինձնից բացի 

այլ աստվածներ չպիտի լինեն քեզ համար» (Ելից 20.3)։ Առաջին 

պատվիրանը՝ միաստվածական կրոնների հիմնարար սկզբունքը, 

մեզանից պահանջում է ոչ միայն Աստծո գոյության ձեւական ճա-

նաչում, այլեւ մեր կյանքում Նրա զբաղեցրած տեղի խոր, բազմա-

կողմանի ըմբռնում: Սա Աստծո ակտիվ, կենդանի ընկալում է որ-

պես միակ ճշմարիտ Աստված, որպես գերագույն Անձ, Ով արժանի 

է մեր երկրպագության եւ նվիրվածության: «Լսի՛ր, Իսրայե՛լ, մեր 

Տեր Աստուածը մեկ Տեր է: Քո Տեր Աստծուն պիտի սիրես քո ամբողջ 

հոգով, քո ամբողջ էությամբ ու քո ամբողջ ուժով: Այս պատգամ-

ները, որ այսօր հաղորդում եմ քեզ, կպահես մտքիդ ու հոգուդ մեջ: 

Դրանք կհաղորդես քո որդիներին եւ դրանց մասին կխոսես, երբ 

տանը նստած ես, ճանապարհ գնալիս, պառկելիս ու վեր կենալիս: 

Դրանք որպես նշան կկապես քո ձեռքին, որ մնան անշարժ քո աչ-

քերի առջեւ, դրանք կգրես քո տների մուտքին ու դռների վրա» (Բ 

Օրին. 6․4-9)։ 

Մի Աստված բոլոր գոյերի առաջին պատճառն է: Նրա գոյու-

թյունը նախորդում է այն ամենին, ինչ մենք տեսնում եւ զգում ենք, 

այն ամենին, ինչ կազմում է մեր աշխարհը: Տիեզերքը, իր կյանքի 

բոլոր բազմազան ձեւերով ու անկենդան նյութով, Նրա ստեղծա-

գործությունն է: Յուրաքանչյուր արարածի կյանքը ամբողջովին 

կախված է Աստվածային կամքից եւ Աստվածային զորությունից: 

Աստծուց դուրս ոչինչ գոյություն չունի. այն ամենը, ինչ կա, գոյու-

թյուն ունի Նրա շնորհիվ: Դիտարկենք այս հայտարարությունը ա-

վելի մանրամասն: Ամբողջ էներգիան, որը շարժում է այս աշխար-

հը, գալիս է Աստծուց: Լույսը, որը լուսավորում է մեր մոլորակը, 



114 
 

ջուրը, որը կյանք է տալիս, օդը, որը մենք շնչում ենք, քարի կարծ-

րությունը՝ այս ամենը Աստծո զորության դրսեւորումներ են, Նրա 

զորության տարբեր կողմեր: Նույնիսկ ամենատարրական գործըն-

թացները, ինչպիսիք են բույսի աճը սերմերից, խոտի շնչելը, մար-

դու սրտի բաբախյունը, այս ամենը տեղի է ունենում յուրաքանչյուր 

ստեղծագործության մեջ ներդրված Աստվածային էներգիայի շնոր-

հիվ: Աստված բոլոր հնարավորությունների, բոլոր կարողություն-

ների աղբյուրն է, որոնք բնորոշ են բոլոր կենդանի եւ ոչ կենդանի 

գոյերին: Սերմի բողբոջելու կարողությունը, մտածելու, սիրելու, ա-

րարելու մարդու կարողությունը՝ այս ամենը տրված է Աստծո կող-

մից: Նա յուրաքանչյուր արարածի օժտում է նրա գոյության ու զար-

գացման համար անհրաժեշտ կարողություններով: Աստված վերա-

հսկում է այս գործընթացը՝ ուժ տալով եւ խլելով Իր հայեցողու-

թյամբ՝ մեզ համար անհասկանալի Աստվածային ծրագրին համա-

պատասխան: «Երբ շրջում ես երեսդ նրանցից, խռովվում են 

նրանք, երբ նրանցից հանում ես նրանց շունչը, սպառվում եւ հող 

են դառնում: Ուղարկում ես քո շունչը եւ վերստեղծում նրանց, ու 

նորոգում երեսն երկրի» (Սաղմ. 103.29-30)։ 

Հետեւաբար, եթե մարդը ձգտում է ձեռք բերել ցանկացած կա-

րողություն՝ լինի դա ֆիզիկական ուժ, մտավոր ընդունակություն-

ներ, թե հոգեւոր պայծառացում, նա պետք է դիմի Աստծուն։ Միայն 

Աստծո մեջ կարելի է գտնել անսպառ ուժի եւ իմաստության աղ-

բյուրը: Նրանից բացի այլ աղբյուրներ չկան: Մնացած բոլոր աղ-

բյուրները միայն արտացոլումներ են, Նրա զորության դրսեւորում-

ներ: Ճշմարիտ ուժի, ոգեշնչման եւ կարողության իսկական աղբյու-

րի որոնումը պետք է սկսվի ու ավարտվի Աստծուն դիմելով, որն 

այն ամեն ինչի միակ աղբյուրն է: Միայն հավատքը եւ աղոթքը 

կարող են ճանապարհ բացել դեպի աստվածային օգնություն ու 

օրհնություն:  



115 
 

Աստվածային Իմաստությունն ընկած է այն ամենի հիմքում, 

ինչ գոյություն ունի։ Տիեզերքն անհնար է պատկերացնել առանց 

նրա մասնակցության, նույնիսկ իր ամենափոքր դրսեւորումներով: 

Այս համատարած իմաստությունը դրսեւորվում է շրջապատող աշ-

խարհի բոլոր առումներով՝ ամենաաննշանից մինչեւ մեծագույն: 

Քննենք, օրինակ, կենդանական աշխարհը։ Կենդանիները, որոնք 

օժտված են բնազդով, նախապես զգում են վտանգի մոտեցումը. սա 

Աստվածային Նախախնամության զարմանալի դրսեւորում է, որը 

բնորոշ է նրանց էությանը: Բայց Աստվածային իմաստությունը դր-

սեւորվում է ոչ միայն կենդանի բնության մեջ: Նույնիսկ անշունչ 

բնությունը ենթարկվում է այս օրենքին: Քարը, որը դարեր շարու-

նակ պահպանում է իր ձեւն ու լռությունը, վկայում է Աստվածային 

մտահղացման մասին: Ջուրը, որը հոսում է լեռներից եւ թափվում 

ամպերից, ցույց է տալիս իր անհավանական հատկությունները, ո-

րոնք բնորոշ են նրան ժամանակի սկզբից: Կրակը, ամեն բանի մեջ 

քնած, ընդունակ է տաքանալ եւ շողալ՝ լինելով կյանքի եւ էներ-

գիայի աղբյուր։ Քամին, որը սերմեր է կրում ու մաքրում կեղտերը, 

բերում առողջություն եւ բժշկություն, նույնպես Աստվածային ծրա-

գրի դրսեւորում է: Իմաստությունը հոսում է մեկ աղբյուրից՝ Աստ-

ծուց: Նա է ողջ իմաստության ակունքը, կենարար ու մեծ Իմաստու-

թյունը, որը ներթափանցում է գոյություն ունեցող ամեն ինչի մեջ: 

Ուստի իմաստության որոնումները պիտի ուղղված լինեն բացառա-

պես Տիրոջը, քանզի միայն նրանում կարելի է գտնել աշխարհի ի-

մացության եւ ըմբռնման իրական աղբյուրը։ «Իմաստութիւնը քա-

րոզում ենք հոգեպես կատարյալներին, իմաստութիւն, որ այս աշ-

խարհինը չէ, ոչ էլ այս աշխարհի՝ կործանման սահմանված իշխան-

ների իմաստությունը, այլ քարոզում ենք Աստծու խորհրդավոր, 

թաքուն իմաստությունը, որը ծածկված է մարդկանցից եւ որն Աստ-

ված սահմանել էր մեր փառքի համար նախքան հավիտյանները» 



116 
 

(Ա Կոր. 2․6-7)։ Այս աղբյուրից այն կողմ չկա այլ իմաստություն, 

քանի որ նա միակ ու բացարձակ աղբյուրն է այն ամենի, ինչ գո-

յություն ունի: Մենք կվերլուծենք առաջին պատվիրանի երեք հիմ-

նական կողմերը, որոնցից յուրաքանչյուրն անքակտելիորեն կապ-

ված է մյուս երկուսի հետ եւ ձեւավորում է մեկ ամբողջություն: 

1. Աստծո իմացություն: Սա խոր հոգեւոր գիտելիք է, որը գե-

րազանցում է զուտ մտավոր ճանաչողությունը: Սա Աստծո սիրո, 

նրա արդարության, ողորմածության եւ իմաստության ընկալում է: 

Սա իմացություն է, որը ձեռք է բերվում աղոթքի, Սուրբ Գրքի ու-

սումնասիրության, այլ հավատացյալների հետ շփման, ինչպես նա-

եւ Աստծո կողմից ստեղծված տիեզերքի մասին մտորումների միջո-

ցով: Առանց Աստծո իրական իմացության, անհնար է անկեղծորեն 

երկրպագել Նրան: Ավելին, այս իմացությունը պետք է անընդհատ 

խորանա ու ընդլայնվի հավատացյալի ողջ կյանքի ընթացքում: 

Ըստ ս. Եփրեմ Ասորու. «Քո արարքներում առաջնորդվի՛ր Տիրոջ ի-

մացությամբ եւ չես խճճվելու սատանայական ցանցերում»1: 

2. Աստծո գերակայության ճանաչում: Սա նշանակում է Աստծո 

կամքին հնազանդություն, Նրա ծրագրերի ընդունում, նույնիսկ ե-

թե դրանք մեզ համար անհասկանալի կամ անընդունելի են թվում: 

Ըստ ս. Եփրեմ Ասորու. «Մեր հոգին հնազանդ պիտի լինի Նրա գա-

վազանին»2: Աստծո գերակայության ճանաչումը ենթադրում է ան-

կեղծ ապաշխարություն մեր գործած մեղքերի համար ու Նրա պատ-

վիրաններին համապատասխան ապրելու ցանկություն։ Սա նշա-

նակում է, որ մենք գիտակցում ենք մեր կախվածությունն Աստծուց 

եւ ճանաչում ենք Նրան որպես մեր կյանքի աղբյուրը: 

 
1 Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, с. 32. 
2 Там же, с. 259. 



117 
 

3. Աստծո երկրպագությունն ու փառաբանումը: Սա Աստծո 

հանդեպ մեր ակնածանքի, սիրո եւ երախտագիտության արտահայ-

տությունն է: Սա կարող է տարբեր ձեւեր ունենալ՝ աղոթք, սաղ-

մոսերգություն, եկեղեցական երկրպագությանը մասնակցություն: 

«Բայց կգա ժամանակը, եւ արդեն իսկ եկել է, երբ ճշմարիտ երկր-

պագուները կերկրպագեն Հորը հոգով եւ ճշմարտությամբ, քանի որ 

Հայրն էլ իրեն այդպիսի երկրպագուներ է ուզում: Հոգի է Աստված, 

եւ նրա երկրպագուները պետք է հոգով եւ ճշմարտությամբ երկր-

պագեն» (Հովհ. 4.23-24)։ Երկրպագությունը ոչ միայն ծիսական, 

այլեւ խորապես անձնական փորձ է, մեր նվիրվածության ու Աստծո 

հանդեպ սիրո արտահայտություն: Աստծո փառավորումը նրա 

փառքի եւ զորության ազդարարում է, Նրա ներկայության ապա-

ցույցը մեր ու այլ մարդկանց կյանքում: Սա է նրա գերակայության 

եւ եզակիության ճանաչումը: Երկրպագությունն ու փառաբանումը 

պետք է լինեն անկեղծ եւ բխեն սրտից, դրանք պիտի լինեն մեր 

առօրյա կյանքի անբաժանելի մասը:  

Հարկ է նշել, որ ճշմարիտ երկրպագությունն անհնար է առանց 

Աստծո իմացության եւ ճանաչման: Ճշմարիտ երկրպագությունը 

արտաքին ծեսերին պարզ մասնակցություն չէ, թեեւ դրանք իրենց 

իմաստն ունեն որպես Աստծուն մոտենալու միջոց: Իրական, խոր 

երկրպագությունը կազմում է բարեպաշտության եւ հավատի բուն 

էությունը: Սա Աստծո հետ մարդու հոգեւոր աշխարհի ներդաշնա-

կությունն է, որը դրսեւորվում է նրա գոյության բոլոր ասպեկտնե-

րում: Երկրպագության բաղադրիչները ներառում են մեր հոգու բո-

լոր ունակությունները: 

1․ Բանականություն: Ճշմարիտ երկրպագությունը սկսվում է 

Աստծո իմացությունից: Սա դավանանքների պարզ սերտում չէ, այլ 

խոր մտորում Հայտնության մասին, Սուրբ Գրքի ուսումնասի-

րություն, կրոնական փիլիսոփայության եւ աստվածաբանական 



118 
 

աշխատությունների հետեւողական ուսումնասիրություն, Աստծո 

կամքի ու նրա մտադրությունների ճանաչում: Սա ճանաչողական 

մշտական գործընթաց է, ինչը հանգեցնում է աստվածային Նախա-

խնամության խոր ընկալմանը: 

2․ Կամք: Աստծո երկրպագությունը պահանջում է մեր կամքի 

հնազանդությունը աստվածային կամքին: Սա Աստծո պատվիրան-

ների համաձայն ապրելու ակտիվ ցանկություն է, ձգտում բարու, 

գթասրտության ու արդարության: Սա մշտական ընտրություն է 

բարու եւ չարի միջեւ, ու որոշում՝ միշտ նախապատվությունը տալ 

բարուն, նույնիսկ երբ դժվար է եւ վտանգավոր մեզ համար: Սա 

պայքար է սեփական ցանկությունների ու արատների դեմ, եւ ան-

ընդհատ ապաշխարության:  

3. Զգացմունք։ Ճշմարիտ երկրպագությունը դրսեւորվում է 

Աստծո հանդեպ սիրո, ակնածանքի եւ երախտագիտության խոր-

քային զգացմունքներում: Սրանք անկեղծ հույզեր են, որոնք բխում 

են սրտի խորքից: Սա Աստծո հետ շփվելու բերկրանքը զգալու ու-

նակություն է եւ մեղքերի թողություն ստանալու հույս:  

4. Խիղճ: Դա ներքին ձայն է, որն օգնում է մեզ՝ տարբերակելու 

բարին ու չարը: Մենք պիտի լսենք այդ ձայնը եւ անսանք դրա 

ցուցումներին: Սա նշանակում է լինել ազնիվ իր եւ Աստծո հետ, 

ճանաչել սփական սխալներն ու ձգտել ուղղել դրանք: 

5. Հիշողություն: Աստծո սիրո եւ բարության, Նրա հրաշքների 

ու Նախախնամության մասին մշտական հիշողությունն օգնում է 

ամրապնդել մեր հավատը: Այսպիսով, ճշմարիտ երկրպագությունը 

մեր բոլոր ունակությունների եւ ուժերի ներդաշնակ միաձուլում է: 

Սա Աստծո հանդեպ կատարյալ նվիրվածություն է կյանքի բոլոր 

դրսեւորումներում:  

Ճշմարիտ երկրպագությունն անհնար է առանց աղոթքի: «Ան-

դադար աղոթեցե՛ք» (Ա Թես. 5.17)։ Աղոթքը խորապես անձնական 



119 
 

գործողություն է, որը ոչ թե բառերի մեխանիկական արտասանու-

թյուն է, այլ հոգու ճշմարիտ հաղորդակցություն Աստծո հետ: Սա 

անկեղծ դիմում է Բարձրյալին, մեր կարիքները, հույսերն ու ե-

րախտագիտությունն արտահայտելու համար: Ըստ ս. Բարսեղ Կե-

սարացու. «Աղոթքը բարեպաշտների կողմից բարիքների առ Աստ-

ված առաքվող խնդրանք է»1: Կարեւոր է հասկանալ, որ աղոթքը մի-

ակողմանի գործողություն չէ, այլ երկխոսություն է, որտեղ մենք ոչ 

միայն հարցնում ենք Աստծուն, այլեւ լսում ենք Նրա պատասխանը: 

Կան բազմաթիվ աղոթքների տեսակներ. հակիրճ, ինքնաբուխ ա-

ղոթքներից երկար աղոթարարություններ: Դասական ձեւը բանա-

վոր աղոթքն է, որն ուղեկցվում է սուրբգրային տեքստերի կամ հա-

տուկ կազմված աղոթքի բանաձեւերի ընթերցմամբ: Սակայն աղոթ-

քի իրական խորությունը ձեռք է բերվում բանավոր ու սրտային ա-

ղոթքի համատեղմամբ: Բանավոր աղոթքն օգնում է կենտրոնացնել 

մտքերն ու զգացմունքները: Այն մեզ հնարավորություն է տալիս 

արտահայտել մեր խնդրանքներն ու աղերսանքները: Բայց միայն 

Աստծո հանդեպ սիրով համակված սրտային աղոթքի հետ միասին 

բանավոր աղոթքը ձեռք է բերում իրական զորություն եւ արդյու-

նավետություն: Աստծո հետ միասնությունը ձեռք է բերվում կենտ-

րոնացման, սրտի մաքրության եւ կողմնակի մտքերի բացակայու-

թյան միջոցով: Կարեւոր է նշել, որ աղոթքի արդյունավետությունը 

կախված է ոչ թե դրա բանավոր ձեւից, այլ մտադրությունների 

անկեղծությունից: Աստված տեսնում է ոչ միայն մեր խոսքերը, 

այլեւ մեր մտքերը, մեր զգացմունքները, մեր գործողությունները: 

Հետեւաբար՝ մաքուր սրտից եկող խնդրանքները միշտ կլսվեն: 

Աղոթքը կարեւոր տեղ է գրավում քրիստոնյաների կյանքում եւ 

ներկայացնում է եռակի պարտականություն՝ առ Աստված, իր եւ 

 
1 Симфония по творениям святителя Василия Великого, с. 213. 



120 
 

մերձավորների հանդեպ: Այս պարտականության առաջին կողմը 

մեր պարտականությունն է Աստծո առջեւ: Մենք պետք է ցույց 

տանք մեր հավատը աղոթքի ու Նրա անունը կանչելու միջոցով՝ 

դրանով իսկ հաստատելով, որ մենք անկեղծորեն հավատում ենք 

Նրան: Մենք այլ աստծու չենք ճանաչում, բացի Նրանից, եւ ըն-

դունում ենք Նրան որպես ամեն բարիքի աղբյուր: Աղոթքով մենք 

մեր հույսն ենք հայտնում Նրան՝ որպես մեր ճշմարիտ Հոր, ով սի-

րում է իր զավակներին եւ պատրաստ է նրանց տալ այն ամենը, ինչ 

նրանք խնդրում են: Պարտականության երկրորդ կողմը վերաբեր-

մունքն է սեփական անձի նկատմամբ: Մենք՝ որպես մարդիկ, ե՛ւ 

ֆիզիկապես, ե՛ւ հոգեպես աղքատ ենք ու թշվառ: Մենք պետք է 

գիտակցենք, որ բոլոր օրհնությունները գալիս են Նրանից, եւ Նա 

է, ով կարողանում է բավարարել մեր կարիքներն ու ցանկություն-

ները, որոնք վերաբերում են ինչպես նյութական, այնպես էլ հոգե-

ւոր բարեկեցությանը: Պարտականության երրորդ կողմը կապված 

է մեր մերձավորների հետ։ Քրիստոնեական սերը մեզ մղում է աղո-

թելու ոչ միայն մեր, այլեւ ուրիշների համար: Մենք պետք է ձգտենք 

Աստծուց բարիք եւ բարօրություն խնդրել մեր մերձավորների հա-

մար, ինչպես որ անում ենք մեզ համար: Սա արտահայտում է մեր 

մտահոգությունը այլ մարդկանց համար ու ընդգծում քրիստոնեա-

կան համայնքում միասնության եւ փոխօգնության կարեւորությու-

նը: Այսպիսով, աղոթքը դառնում է ոչ միայն Աստծուն դիմելու մի-

ջոց, այլ նաեւ սիրո եւ աջակցության գործողություն մեր շրջապա-

տի համար: Այսպիսով, աղոթքն ընդգրկում է մեր կյանքի բոլոր կող-

մերը, ամրացնում է մեր կապը Աստծո հետ, օգնում է մեզ՝ ճանաչե-

լու մեր սեփական կարիքներն ու մղում է մեզ՝ հոգ տանելու ուրիշ-

ների մասին: Սա քրիստոնեական կյանքի կարեւոր տարր է, որն 

արտացոլում է մեր հավատի եւ ծառայության էությունը: 



121 
 

Մենք հաճախ դիմում ենք Աստծուն երկրային բարիքների խնդ-

րանքով՝ առողջության, երկարակեցության, բարեկեցության ու այլ 

պարգեւների: Սակայն հարկ է հիշել, որ նման աղոթքներին պետք 

է ավելացնել. «եթե դա համապատասխանում է Քո սուրբ կամքին 

եւ օգուտ կբերի մեզ»: Պողոս առաքյալն իրավացիորեն նշում է. «Ո-

րովհետեւ մենք չգիտենք, թե ինչի համար պետք է աղոթենք, ինչ-

պես հարկն է» (Հռոմ. 8.26): Բանն այն է, որ մեր ցանկությունները 

միշտ չէ, որ համընկնում են Աստծո կամքի հետ: Մենք, սահմանա-

փակ բանականություն ունենալով, կարող ենք խնդրել այնպիսի 

բաներ, որոնք իրականում կվնասեն մեզ: Մեզանից շատերը աղա-

չում են Աստծուն, որ մեզ ազատի խաչից, վշտից ու հիվանդությու-

նից՝ առանց հասկանալու, որ այդ փորձությունները կարող են շատ 

ավելի օգտակար լինել մեր հոգեւոր աճի համար, քան երեւակայա-

կան բարեկեցությունը: 

Մենք հաճախ խնդրում ենք այնպիսի բաներ, որոնք կարող են 

հանգեցնել հոգեւոր կործանման՝ մեզ անուղղելի վնաս պատճառե-

լով: Մեր սահմանափակումները մեզ խանգարում են տեսնել մեծ 

պատկերը եւ հասկանալ մեր ցանկությունների երկարաժամկետ 

հետեւանքները: Ուստի անկեղծ աղոթքը չպետք է լինի միայն ցան-

կությունների ցանկ, այլ առաջնորդության ու իմաստության խնդ-

րանք։ Մենք պետք է խնդրենք ոչ թե կոնկրետ բաներ, այլ Աստծո 

կամքը՝ վստահելով Նրա իմաստությանը եւ ամենակարողությանը, 

հասկանալով, որ նույնիսկ դժվար փորձությունները կարող են 

լինել մեր հոգեւոր աճի ու Աստծուն մոտենալու միջոց: Միայն այդ-

պիսի աղոթքն է իսկապես հաճելի Աստծուն եւ մեզ իսկական օգուտ 

կբերի, նույնիսկ եթե այն անմիջապես չի բավարարում մեր երկրա-

յին ցանկությունները: 

Առաջին պատվիրանի դեմ մեղքերը բազմաբնույթ են եւ ի հայտ 

են գալիս տարբեր ձեւերով՝ երբեմն թաքնված, իսկ երբեմն էլ՝ 



122 
 

բացահայտ։ Նախ դա աթեիզմն է՝ Աստծո գոյության լիակատար 

ժխտումը: «Անզգամն ասաց իր սրտում, թե՝ չկա Աստված» (Սաղմ. 

13.1)։ Ժամանակակից աշխարհում այն հաճախ ընդունում է մար-

տնչող նյութապաշտության ձեւ, որը ժխտում է ոչ միայն Աստծո, 

այլեւ ցանկացած գերզգայական իրականության գոյությունը: Դա 

նաեւ բազմաստվածությունն է՝ բազմաթիվ աստվածների պաշտա-

մունքը, որը կար տարբեր հին քաղաքակրթություններում: «Հեթա-

նոսների բոլոր կուռքերը դեւեր են, իսկ Տերն արարիչն է երկնքի» 

(Սաղմ. 95.5)։ Մեր ժամանակներում այն ի հայտ է գալիս տարբեր 

ձեւերով: Սա կարող է լինել զանազան աշխարհիկ բարիքների պաշ-

տամունքը՝ լինի դա փող, համբավ, իշխանություն, երբ մարդն իր 

կյանքում այս ամենն Աստծո տեղ է դնում՝ անտեսելով արժեքները: 

Առաջին պատվիրանի դեմ մեղք է նաեւ հերետիկոսությունը՝ Աստ-

ծո ու Նրա խոսքի մասին ճշմարիտ ուսմունքի խեղաթյուրումը: Ըստ 

ս. Հովհան Ոսկեբերանի. «Ե՛ւ մարգարեները, ե՛ւ Տերն ինքը, ե՛ւ ե-

րանելի առաքյալները միանգամայն իրավացիորեն հերետիկոսնե-

րին անվանեցին գայլեր, ու ոչ միայն գայլեր, այլեւ վարակ, այլեւ 

ամբարիշտներ եւ հակառակորդներ, այլեւ թշնամիներ, նենգեր, 

հայհոյողներ, երեսպաշտներ, գողեր, ավազակներ, նողկալիներ, 

սուտ մարգարեներ ու սուտ ուսուցիչներ, կույր առաջնորդներ, թա-

փառաշրջիկներ, նեռեր, գայթակղողներ, չարի որդիներ, որոմներ, 

անաստվածներ, հոգեմարտներ, շնորհի Ոգու հայհոյողներ, որոնք 

թողություն չեն ստանալու ոչ այս աշխարհում, ոչ էլ հաջորդում»1: 

Առաջին պատվիրանի դեմ ծանր մեղք է վախի, հալածանքի կամ 

աշխարհիկ բարիքների գայթակղության պատճառով հավատքի ու-

րացումը: Սա ողբերգական անկում է, որը կապված է սեփական հա-

մոզմունքներին դավաճանելու հետ: Մեղք է նաեւ Աստծուց ավելի 

 
1 Симфония по творениям святителя Иоанна Златоуста, с. 152. 



123 
 

ինչ-որ բան սիրելը, այդ բանն արժեքային համակարգում Աստծուց 

վեր դասելը։ «Ով իր հորը եւ կամ մորը ինձնից ավելի է սիրում, Ինձ 

արժանի չէ. ով իր որդուն կամ դստերը ինձնից ավելի է սիրում, Ինձ 

արժանի չէ» (Մատթ. 10.37)։ Դա կարող է լինել հարստության, 

փառքի, իշխանության կամ այլ աշխարհիկ բարիքների հանդեպ 

սերը: Եւ վերջապես, նա, ով Աստծուն ապավինելու փոխարեն վս-

տահում է իր կամ ուրիշ մարդկանց ուժերին, նույնպես մեղանչում 

է առաջին պատվիրանի դեմ։ Այսպիսով, նրա մեղքերը պարզապես 

առանձին զանցանքեր չեն, այլ համակարգային շեղում Աստծո հետ 

ճիշտ հարաբերություններից: 

Երկրորդ պատվիրանն է. «Վերեւում՝ երկնքում, ներքեւում՝ երկ-

րի վրա, եւ երկրի խորքի ջրերի մեջ եղած որեւէ բանի նմանությամբ 

քեզ կուռքեր չպիտի կերտես: Չպիտի երկրպագես ու չպիտի պաշ-

տես դրանց» (Ելից 20.4-5)։ Սարսափելի մեղք է սեփական աշխա-

տանքի եւ բանականության պտուղների աստվածացումը։ Վայրե-

նիները, ովքեր փորագրում են փայտե կուռքեր ու պաշտում դրանք, 

այս երեւույթի վառ, թեեւ պարզեցված օրինակն են: Նրանց անտե-

ղյակությունը, աշխարհի նկատմամբ նրանց սահմանափակ փորձ-

առությունը, Աստծո իրական էության անտեղյակությունը ծառա-

յում են որպես մի տեսակ արդարացում: Նրանք չեն գիտակցում ի-

րենց արարքի մեղսականությունը, եւ Բարձրյալն իր անսահման 

բարեգթությամբ ու ողորմածությամբ ընդունում է նրանց աղոթք-

ները՝ ուղղված կոպիտ փայտե պատկերներին, որպես Իրեն ուղղ-

ված կոչեր: Աստվածային շնորհը տարածվում է նույնիսկ նրանց 

վրա, ովքեր թափառում են տգիտության խավարի մեջ՝ ուղարկելով 

նրանց օգնություն եւ պաշտպանություն: Սակայն շատ ավելի 

վտանգավոր ու, գուցե, աններելի է քաղաքակիրթ մարդկանց կող-

մից սեփական ստեղծագործությունների աստվածացումը։ Բանա-

կանությամբ եւ գիտելիքներով օժտված այս մարդիկ գիտակցաբար 



124 
 

կամ ենթագիտակցորեն իրենց գործերը բարձրացնում են աստվա-

ծության պատվանդանին։ Վերցնենք, օրինակ, մի նկարչի, ով ստեղ-

ծելով գեղանկարչության գլուխգործոց, սկսում է դրա մեջ տեսնել ոչ 

միայն արվեստի գործ, այլեւ ինչ-որ սուրբ, պաշտամունքի արժանի 

մի բան: Նա խոնարհվում է իր ստեղծագործության առջեւ՝ սուզվե-

լով պատրանքների աշխարհ, ուր իր իսկ ձեռքը, որը կյանք է տվել 

կտավին, դարձել է աստվածային միջամտության հոմանիշ։ Նրա ա-

ղոթքներն արդեն ուղղված են ոչ թե Արարչին, այլ իր իսկ ներշնչանքի 

պտուղին, նրա տաղանդի եւ հմտության մարմնացմանը։ Սա վտան-

գավոր պատրանք է, որը կլանում է աշխարհի ամբողջական պատ-

կերը՝ այն փոխարինելով սեփական «ես»-ի պաշտամունքով։  

Կամ պատկերացրեք մի մարդու, ում կյանքն ամբողջությամբ 

նվիրված է իր ընտանիքին: Նրա բոլոր մտքերը, նրա բոլոր զգաց-

մունքները, նրա բոլոր ձգտումները կենտրոնացած են իր սիրելի-

ների բարօրության վրա: Նրա համար չկան այլ առաջնահերթու-

թյուններ ու այլ արժեքներ։ Նա ոչ թե պարզապես սիրում է իր ըն-

տանիքը, այլ խոնարհվում է նրա առաջ, ասես դա մի աստվածու-

թյուն լինի: Նրա ընտանիքը նրա Տիեզերքի կենտրոնն է, նրա բարձ-

րագույն նպատակը, նրա միակ արժեքը: Նա ապրում, շնչում է իր 

ընտանիքի համար, զոհաբերում է դրա համար այն ամենը, ինչ ու-

նի: Նրա համար այլ աստվածներ, այլ կուռքեր, այլ ուղենիշներ գո-

յություն չունեն։ Ընտանիքը նրա կրոնն է, նրա հավատքը, նրա 

սուրբ պարտականությունը: Այս անձնուրաց ծառայության մեջ նա 

գտնում է կյանքի իմաստը, նա ապրում է խոր բավարարվածության 

եւ ամբողջականության զգացում, նույնիսկ եթե շրջապատողները 

չեն հասկանում նրա նվիրվածության չափը: Սա սիրուց ու պատաս-

խանատվությունից, ամենօրյա աշխատանքից ու անվերջ հոգատա-

րությունից դարբնված կուռք է։ 



125 
 

Կամ էլ՝ կան հարուստներ, որոնք հսկայական հարստություն 

են կուտակել։ Փողը նրանց համար պարզապես գոյության միջոց չէ, 

դա ուժի, հաջողության, անվտանգության մարմնացում է: Նրանք 

իրենց կյանքը նվիրում են հարստություն դիզելուն, աշխատում են 

գիշեր-ցերեկ՝ հրաժարվելով այն ամենից, ինչը կարող է խանգարել 

նյութական բարեկեցության իրենց ձգտմանը։ Նրանց մտքերը 

պտտվում են արժեթղթերի, բանկային հաշիվների, զարդերի շուր-

ջը։ Նրանք զոհաբերում են առողջությունը, ընտանիքը, բարեկա-

մությունը՝ հանուն իրենց հարստության ավելացման։ Նրանց հա-

մար ոսկին ու արծաթը պարզապես մետաղներ չեն, այլ կուռքեր, 

որոնց նրանք ծառայում են մոլեռանդ նվիրումով։ Նրանք աղոթում 

են դրանց, երկրպագում դրանց, ապրում դրանց փայլի մեջ, մինչեւ 

իրենց մահը, որը նրանց համար կարող է դառնալ անսպասելի եւ 

սարսափելի հիասթափություն, քանի որ հարստությունն ի վիճակի 

չէ պաշտպանել անխուսափելի վախճանից: Նրանք պաշտում էին 

իրենց փողերը, ունեցվածքը, զարդերը՝ չնկատելով Աստծուն, Նրա 

իմաստությունն ու սերը: Նրանց սրտերը լցված էին հարստության 

ծարավով, ու այդ հարստությունը նրանց սրտերում զբաղեցրել է 

Աստծո տեղը։ Նրանք կլանված էին ապականացու հարստությամբ, 

եւ իրենց կյանքի վերջնական արդյունքն ապականությունն էր։ 

Կամ, վերջապես, վերցնենք մի մարդու, ով իրեն նվիրել է համ-

ընդհանուր ճանաչման ու իշխանության հասնելու գործին: Առա-

ջինը, լավագույնը, ամենահաջողակը լինելու ցանկությունը նրա գլ-

խավոր նպատակն է: Նա պատրաստ է անել ամեն ինչ ուրիշներից 

վեր բարձրանալու համար, նույնիսկ եթե դա պահանջում է սուտ, 

դավաճանություն կամ դաժանություն: Նա բարձրացնում է իրեն, 

գովաբանում իր ձեռքբերումները՝ անտեսելով ուրիշների կարիք-

ներն ու զգացմունքները: Նրա «աստվածությունը» իր իսկ ուռճաց-

ված «ես»-ն է, որին էլ նա զոհաբերում է ամեն ինչ՝ իր խիղճը, 



126 
 

հարաբերությունները, հոգին։ Ինքն իր աստվածն է, երեւակայու-

թյան մեջ ինքնաբավ եւ ամենակարող, բայց հոգու խորքում դա-

տարկ ու դժբախտ։ Ինքնագովեստի այս պատրանքը, ի վերջո, կար-

ճատեւ եւ կեղծ է ստացվում: Միայն նրանք, ովքեր հասկանում ու 

ընդունում են ճշմարիտ Մեկ Աստծուն, Արարչին այն ամենի, ինչ գո-

յություն ունի, կարող են գտնել իսկական երջանկություն եւ մտքի 

խաղաղություն: Բարձրագույն ուժի ճանաչումը, ինքնաաստվածա-

ցումից ու կեղծ կուռքերի պաշտամունքից հրաժարվելը՝ սա հոգու 

իսկական առողջության ուղին է: Միայն Արարչի մեծության համե-

մատ սեփական աննշանությունը հասկանալն է մարդուն տալիս իս-

կական ազատություն եւ ներդաշնակություն։ Ու հենց ահա այս 

հասկացողությունն է հոգեկան առողջության եւ իսկական երջան-

կության բանալին: 

Հիմա փորձենք ավելի խոր վերլուծել երկրորդ պատվիրանը։ 

Այն առաջին պատվիրանի տրամաբանական շարունակությունն ու 

խորացումն է։ Այն ոչ թե պարզապես արգելում է նյութական կուռ-

քերը՝ արձանները եւ պատկերները, այլ մատնանշում է կռապաշ-

տության խոր էությունը, այն է՝ որեւէ այլ բանով ճշմարիտ Աստծո 

փոխարինումը, արարածների Արարչի փոխարեն ցանկացած բաց-

արձակացումը: Իսկ դա խորին հոգեւոր անկում է, որը, ի տարբե-

րություն ակնհայտ կռապաշտության, հաճախ քողարկվում է զա-

նազան պատրվակների միջոցով։ Ժամանակակից աշխարհում 

կռապաշտությունն ի հայտ է գալիս շատ ավելի բարդ ու հնարա-

միտ ձեւերով, քան փայտից կամ քարից ստեղծված կուռքերի պար-

զունակ պաշտամունքը: Ժամանակակից կուռքերը վերացական 

հասկացություններն են, գաղափարախոսությունները, նյութական 

հարստությունը, անձնական շահը, որոնք գրավում են մարդու հո-

գին եւ դառնում նրա կյանքի կենտրոնը՝ ստվերելով մարդկային 

գոյության իրական նպատակը՝ ծառայությունն Աստծուն: Երկրորդ 



127 
 

պատվիրանը զգուշացնում է մեզ կռապաշտության այս բոլոր նուրբ 

եւ կործանարար ձեւերի մասին: Այն կոչ է անում ինքնավերլուծու-

թյան ու ինքնամաքրման, կյանքի իրական իմաստը գիտակցելու եւ 

սեփական ցանկություններն ու ձգտումները հոգեւոր բարձրագույն 

օրենքներին ենթարկելու: Այս պատվիրանի անտեսումը հանգեց-

նում է հոգեւոր անկման, միջանձնային հարաբերությունների եւ 

սոցիալական կապերի քայքայման, ինչը, ի վերջո, հանգեցնում է ա-

ղետների ինչպես կռապաշտի, այնպես էլ նրան շրջապատող մարդ-

կանց համար: «Որդյակնե՛ր, հեռո՛ւ պահեցեք դուք ձեզ կռապաշ-

տությունից» (Ա Հովհ. 5.21)։ Եւ այս պատվիրանի ըմբռնումը շատ 

ավելի լայն է, քան պարզապես կուռքերի ստեղծման արգելքը: Սա 

բացի Բարձրյալից որեւէ այլ բան երկրպագության առարկա ու 

կյանքի կենտրոն դարձնելու արգելք է: 

Երկրորդ պատվիրանի դեմ մեղքերն են նաեւ արծաթասիրու-

թյունը կամ շահամոլությունը, որկրամոլությունը, եսասիրությունը 

եւ սնափառությունը: Շահամոլությունը պարզապես հարստության 

կուտակում չէ, այլ շատ ավելի լայն հասկացություն, որը ներառում 

է մարդու ներքին վիճակը, նրա ցանկություններն ու ձգտումները։ 

Փողի սիրահարը բացառապես նա չէ, ով ակտիվորեն հարստու-

թյուն է կուտակում՝ չկիսելով այն կարիքավորների հետ: Սա, առա-

ջին հերթին, նա է, ով հարստության անհագ ծարավ է ապրում ան-

կախ նրանից, թե նա իրականում ունի այն, թե ոչ: Հարստության 

անհագ ցանկությունն է դրա որոշիչ հատկանիշը: Անգամ աղքա-

տության մեջ ապրող, բայց հարստության մասին երազող մարդը 

շահամոլ է բառիս բուն իմաստով։ Այս ներքին վիճակը, կուտակելու 

այս մշտական ցանկությունը թունավորում է հոգին եւ շեղում այն 

իսկապես կարեւոր արժեքներից: Փողի հանդեպ սերը ոչ միայն գոր-

ծողություն է, այլեւ հոգեվիճակ, որը ծնում է մեղսական մտքեր ու 

մտադրություններ: Հարստությունն ինքնին փողի հանդեպ սիրո 



128 
 

նշան չէ։ Բազում հարուստ մարդիկ արդար կյանքով էին ապրում, 

ծառայում Աստծուն եւ տարված չէին կուտակումներով: Շահամոլն 

առանձնանում է ոչ թե իր ունեցած հարստությամբ, այլ դրան կապ-

ված լինելու աստիճանով։ Բանալին փողի չափը չէ, այլ տեղը, որը 

այն զբաղեցնում է մարդու սրտում։ Սրտի կապվածությունը հարս-

տությանը, այն ամեն գնով ավելացնելու ցանկությունը, ահա՛ թե 

ինչն է բնորոշ շահամոլին: Նա չի կարող Աստծուն հաճեցնել, քանի 

որ նրա սիրտը պատկանում է ոչ թե Աստծուն, այլ մամոնային: 

Պողոս առաքյալը Կողոսացիներին ուղղված իր նամակում (3.5) շա-

համոլությունն ուղղակիորեն կռապաշտություն է անվանում, եւ 

այդ հայտարարությունը մեծ ուշադրություն է պահանջում: Այստեղ 

խոսքը մարդու սրտում ճշմարիտ Աստծուն փոխարինող որեւէ բա-

նի պաշտամունքի մասին է: Հարստություն, ուժ, հաջողություն. այս 

ամենը կարող է կուռք դառնալ, եթե կյանքում կենտրոնական տեղ 

զբաղեցնի՝ փոխարինելով հոգեւոր արժեքներին ու Աստծո հետ հա-

րաբերություններին: Շահամոլ մարդն իր նյութական շահերը վեր է 

դասում ամեն ինչից՝ ընտանեկան հարաբերություններից, ընկերու-

թյունից, գթասրտությունից եւ նույնիսկ սեփական հոգեւոր աճից: 

Հարստություն ձեռք բերելու համար նա պատրաստ է խաբել, շա-

հագործել ուրիշներին ու ցանկացած անբարոյական արարքներ 

գործել։ Կյանքի նկատմամբ այս վերաբերմունքը ներքին դատար-

կություն է առաջացնում, քանի որ իսկական երջանկությունը չի 

կարելի գտնել նյութական բարիքների կուտակման մեջ։ Երկրորդ 

պատվիրանը, որն արգելում է կռապաշտությունը, ուղղակիորեն 

անդրադառնում է սեփական շահի խնդրին: Այն զգուշացնում է 

երկրային արժեքների բացարձակացման ցանկացած ձեւի վտան-

գից: Շահամոլության դեմ հակաթույնն առատաձեռնությունն է։ 

Դա միայն ֆինանսական օգնություն չէ, դա նաեւ սեփական ժա-

մանակը, տաղանդներն ու ռեսուրսներն ուրիշների հետ կիսելու 



129 
 

պատրաստակամություն է՝ չակնկալելով դրա փոխարեն որեւէ 

բան: Սա Աստծո եւ մերձավորի հանդեպ սեր արտահայտելու եւ 

անձնական շահով կերտված հոգեւոր ստրկության շղթաները կոտ-

րելու միջոց է: 

Շահամոլության հետ սերտորեն կապված է ընչաքաղցությու-

նը։ Ընչաքաղցությունը պարզապես շատ փող ունենալը չէ, այլ 

հարստանալու անզուսպ, անհագ ցանկությունը, հարստության ան-

դիմադրելի ծարավը՝ անկախ նրանից, թե մարդն արդեն ինչքան 

փող ունի։ Դա բարդ արատ է, որը դրսեւորվում է տարբեր ձեւերով: 

Դրա արմատները մարդու հոգեբանության մեջ են՝ սնվելով տար-

բեր շարժառիթներից: Ոմանց համար հարստության ձգտումը ճա-

նապարհ է դեպի հասարակական բարձր կարգավիճակ, վերնախա-

վին պատկանելու, ամբոխից առանձնանալու եւ ուրիշների կողմից 

հարգանք ու ճանաչում ստանալու հնարավորություն: Այդպիսիք 

փողը տեսնում են ոչ միայն որպես գոյատեւման միջոց, այլ որպես 

հեղինակության եւ ազդեցության գործիք: Մյուսները հարստու-

թյան ետեւից են գնում հանուն հաճույքի՝ շքեղ կյանք, անվերջ ճամ-

փորդություններ, բոլոր ցանկությունների բավարարում առանց 

մտածելու հետեւանքների ու բարոյական նորմերի մասին։ Նրանց 

համար փողն անսահմանափակ ազատության բանալի է եւ կյանքն 

առանց սահմանափակումների վայելելու հնարավորություն։ 

Սակայն ընչաքաղցությունը կարող է նաեւ շատ ավելի բարդ 

ձեւեր ունենալ։ Որոշ մարդիկ հարստություն են ցանկանում ոչ թե 

իրենց բարօրության, այլ իշխանության եւ ուրիշների նկատմամբ 

վերահսկողության համար: Նրանք փողը տեսնում են որպես մանի-

պուլյացիայի գործիք, մարդկանց ու ռեսուրսները ենթարկելու մի-

ջոց: Նրանց համար կուտակումն ինքնանպատակ չէ, այլ բացար-

ձակ իշխանության հասնելու միջոց, ուրիշների ճակատագրերը 

տնօրինելու եւ նրանց իրենց սեփական կամքը պարտադրելու 



130 
 

կարողություն։ Այս դեպքում ագահությունը վերածվում է գերիշ-

խանության ծարավի՝ վերածվելով իսկական կախվածության։ 

Հաճախ ընչաքաղցությունը սերտորեն փոխկապակցված է 

շռայլության հետ։ Պարադոքսն այն է, որ մարդիկ, ովքեր անընդ-

հատ փող են ծախսում, կարող են նույնքան ագահ լինել, որքան 

նրանք, ովքեր հարստություն են կուտակում: Ագահության այս տե-

սակը հաճախ բխում է ձեռք բերածը կորցնելու խոր վախից, ա-

պագայի նկատմամբ անորոշությունից եւ պակասության մշտական 

զգացումից: Այս դեպքում շռայլությունը դառնում է սեփական կար-

գավիճակը, հարստության իրավունքը հաստատելու միջոց, իշխա-

նության եւ անվտանգության յուրատեսակ դրսեւորում։ Կամ՝ շռայ-

լությունը կարող է պարզապես լինել ակնթարթային հաճույքի մո-

լուցք, ներքին դատարկության զգացումը վերացնելու ցանկու-

թյուն: Այսպիսով, ընչաքաղցությունը բազմակողմանի երեւույթ է, 

որը միշտ չէ, որ դրսեւորվում է հարստության ակնհայտ կուտակ-

ման մեջ։ Այն կարող է թաքնվել շռայլության, իշխանության ձգտ-

ման կամ նյութական բարիքների մեջ պատրանքային երջանկու-

թյան որոնման դիմակի հետեւում: Եւ անկախ իր դրդապատճառնե-

րից, ագահությունը միշտ իր մեջ կրում է կործանման սերմերը թե՛ 

ագահի, թե՛ նրա շրջապատի համար՝ պատճառ դառնալով ան-

արդարության, կոնֆլիկտների եւ միջանձնային հարաբերություն-

ների քայքայման։ 

Որկրամոլությունը, ինչպես հաստատում է Սուրբ Գիրքը, կռա-

պաշտության ձեւ է, քանի որ այս կրքի մեջ խրված մարդն ուտելիքի 

եւ խմիչքի զգայական հաճույքը վեր է դասում ամեն ինչից: Պողոս 

առաքյալն ուղղակիորեն մատնանշում է դա՝ որովայնը նման մարդ-

կանց աստված անվանելով (հմմ. Փիլիպ. 3.19): Սա պարզապես փո-

խաբերություն չէ. որկրամոլի համար ստամոքսը դառնում է կուռք՝ 

պաշտամունքի առարկա, որին առաջնահերթություն է տրվում 



131 
 

կյանքի բոլոր բնագավառներում: Այս համատեքստում «պաշտա-

մունքը» նշանակում է ոչ միայն սննդի ֆիզիկական օգտագործումը, 

այլեւ ուղեկցող բոլոր գործողությունները. զգացմունքային կախ-

վածություն ուտելու գործընթացից, երբ սնունդը դառնում է ու-

րախության միակ աղբյուրը: Նման վարքագիծը խաթարում է հոգու 

եւ մարմնի ներդաշնակությունը՝ հոգեւորը ենթարկելով ֆիզիկա-

կանին։ Երկրորդ պատվիրանը, որն արգելում է կռապաշտությունը, 

ներառում է նաեւ որկրամոլության դատապարտումը: Ըստ ս. Հով-

հան Ոսկեբերանի. «Չկա որկրամոլությունից ոչինչ ավելի վատ, ա-

վելի ամոթալի»1: Սա արտացոլված է ժուժկալության եւ ծոմապա-

հության քրիստոնեական պրակտիկայում: Զսպվածությունը չափա-

վորություն է սննդի ու խմիչքի օգտագործման մեջ, սեփական անձի 

գիտակցված սահմանափակում՝ ավելորդությունից խուսափելու 

համար: Սա չի նշանակում հաճույքի լիակատար մերժում, այլ գի-

տակցված ընտրություն եւ վերահսկողություն, որը թույլ է տալիս 

չլինել մարմնական ցանկությունների ստրուկը: Ըստ ս. Եփրեմ 

Ասորու՝ «Եթե մեկը քամահրում է պահքը եւ կատարում է մարմնի 

կամքն ու ցանկությունը, ապա նրա մեջ չկա մաքրություն եւ ան-

մեղություն»2: Ծոմապահությունն իր հերթին ավելի խիստ սահմա-

նափակում է, որը հաճախ ենթադրում է որոշակի ժամանակով սնն-

դից լիակատար հրաժարում: Այն ծառայում է ոչ միայն ֆիզիկական 

մաքրմանը, այլեւ հոգեւոր ինքնակատարելագործմանը՝ օգնելով 

կենտրոնանալ կարեւոր հոգեվարժանքների վրա, ինչպիսիք են ա-

ղոթքը եւ խոկումը: Ե՛ւ պահքի, ե՛ւ ժուժկալության նպատակը ոչ թե 

ինքնախարազանումն է, այլ զգայական հաճույքներից կախվածու-

թյունից ազատվելն ու ինքնատիրապետման ձեռքբերումը, ինչը 

 
1 Там же, с. 563. 
2 Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, с. 267. 



132 
 

նպաստում է հոգեւոր աճին: Այսպիսով, որկրամոլության դեմ պայ-

քարը հոգեւոր կատարելության ճանապարհի անբաժանելի մասն է, 

որն օգնում է ներդաշնակեցնել ֆիզիկական եւ հոգեւոր կյանքը: 

Եսասիրությունն ու սնափառությունը, որոնք առաջին հայաց-

քից են պարզապես բնավորության արատներ թվում, իրականում 

կռապաշտության ձեւեր են՝ խորապես արմատավորված մարդկա-

յին բնության մեջ: Այս պնդումը կարելի է հիմնավորել՝ դրանք դիտ-

արկելով պաշտամունքի սկզբունքի տեսանկյունից։ Կռապաշտու-

թյունը, լայն իմաստով, ճշմարիտ Աստծուց բացի որեւէ այլ բանի 

կամ որեւէ մեկի պաշտամունքն է, բարձրագույն հոգեւոր իրակա-

նության երկրային ինչ-որ բանով փոխարինումը: Եսասիրության 

դեպքում «կուռք» են դառնում սեփական կարողությունները, ձեռք-

բերումներն ու որակները։ Հպարտ մարդը բարձրացնում է իրեն, իր 

տաղանդները, խելքը կամ արտաքին տեսքը՝ դրանք դնելով պատ-

վանդանի վրա եւ առաջնահերթություն տալով մնացած ամեն ինչի 

նկատմամբ՝ ներառյալ հոգեւոր արժեքներն ու այլ մարդկանց հետ 

հարաբերությունները: Նա հավատում է իր բացառիկությանը, ինք-

նաբավությանը եւ գերազանցությանը, ու այդ համոզմունքը դառ-

նում է նրա գոյության հիմքը՝ իր տիեզերքի կենտրոնը։ Նրա ինք-

նագնահատականը կախված է այդ «կուռքերի» հաստատումից եւ 

ճանաչումից, իսկ ցանկացած անհաջողություն ընկալվում է որպես 

աղետ՝ խաթարելով նրա «աստվածային» ինքնաընկալումը։ Եսասի-

րության հետ սերտորեն կապված է հպարտությունը, որը մեղքերից 

ծանրագույնն է։ Ըստ ս. Հովհան Ոսկեբերանի՝ «Աստված ոչնչից 

այդքան չի նողկում, որքան հպարտությունից»1: 

Սնափառությունը, իր հերթին, կռապաշտության ավելի սոցիա-

լական ձեւ է: Սնափառ մարդը նույնպես բարձրացնում է իր 

 
1 Симфония по творениям святителя Иоанна Златоуста, с. 110. 



133 
 

«կուռքերը»՝ իր ձեռքբերումները, գեղեցկությունը, կարգավիճակը, 

բայց նրա ցանկությունը չի սահմանափակվում լոկ ինքնահիաց-

մամբ։ Նա ձգտում է դրանց հանրային ճանաչմանը, որպեսզի 

մյուսները նույնպես երկրպագեն իր «կուռքերին»: Ըստ ս. Հովհան 

Ոսկեբերանի՝ «Սնափառությունից վատ ոչինչ չկա»1: Նրա համար 

կարեւոր է տպավորել, հիացմունք ու նախանձ առաջացնել։ Սնա-

փառությունն արտաքին գործոնների, ուրիշների կարծիքների մի-

ջոցով սեփական արժեքը հաստատելու փորձ է: Դա կռապաշտու-

թյուն է, որն ուղղված է սեփական անձի ընկալման սոցիալական 

հաստատմանը: Ավելին, ե՛ւ հպարտությունը, ե՛ւ սնափառությունը 

պարունակում են ինքնախաբեության տարր։ Մարդը, ով կլանված 

է այս արատներով, խեղաթյուրում է իրականությունը՝ ուռճացնե-

լով իր արժանիքներն ու նվազագույնի հասցնելով իր թերություն-

ները: Նա չի տեսնում իր իսկական եսը՝ այն փոխարինելով իր երե-

ւակայությամբ ստեղծված իդեալականացված կերպարով։ Այս իդեա-

լականացումը դառնում է նրա «կուռքը», եւ ցանկացած քննադա-

տություն ընկալվում է որպես սպառնալիք նրա ինքնագնահատա-

կանին։ Հպարտության ու սնափառության մերժումը ներառում է 

սեփական անկատարության գիտակցումը, սեփական անձը այն-

պիսին տեսնելը, ինչպիսին կա, եւ կյանքի նպատակը փնտրելը ոչ 

թե երկրային նվաճումների, այլ հոգեւոր աճի ու շրջապատող աշ-

խարհի հետ ներդաշնակության մեջ: Լոկ այդ դեպքում մենք կարող 

ենք ձերբազատվել կռապաշտության այս կործանարար ձեւերից: 

Երրորդ պատվիրանն է. «Քո տէր Աստծոյ անունը զուր տեղը 

չպիտի արտասանես, որովհետեւ Տէրը արդար չի համարում նրան, 

ով իր անունը զուր տեղն է արտասանում» (Ելից 20.7)։ Սուրբ Գիրքը 

պարունակում է Աստծո անվան հայտնությունը: Սա պարզապես 

 
1 Там же, с. 533. 



134 
 

տառերի ամբողջություն չէ, այլ Աստծո էությունն ու զորությունն 

արտահայտող սուրբ խորհրդանիշ: Աստծո երրորդ պատվիրանը 

կոչ է անում մեզ ակնածանքով արտասանել Տիրոջ անունը եւ խու-

սափել դրա անլուրջ օգտագործումից: Մեր Աստվածը սուրբ է, եւ 

Նրա անունը նույնպես սուրբ է. «Հա՛յր մեր, որ երկնքում ես, սո՛ւրբ 

թող լինի քո անունը» (Մատթ. 6․9)։ Ինչպե՞ս կարող է Նրա անունն 

արտասանվել այլ կերպ, քան խորագույն ակնածանքով: Աստծո ա-

նունը իզուր օգտագործելը, այսինքն՝ անհարկի, անլուրջ ու առանց 

պատշաճ հարգանքի, էլ չասած կեղծ կամ անարդար օգտագործ-

ման մասին, այս պատվիրանի լուրջ խախտում է: Մենք պետք է հի-

շենք, որ Աստծո անունը մեզանից պահանջում է ոչ միայն հարգա-

լից արտասանություն, այլեւ մեր կյանքում Նրա դերի խոր ըմբռ-

նում: Աստծո անունը սոսկ բառ չէ, այն մեր հավատքի եւ հույսի 

արտահայտությունն է, այն ուժի ու ոգեշնչման աղբյուր է, որը 

պետք է ուղեկցի մեզ մեր յուրաքանչյուր քայլում։ 

Աստծո անվան օգտագործումը տեղին է աղոթքի, գոհության, 

հոգեւոր երգերի եւ կրոնական թեմաներով զրույցներում: Աշխար-

հիկ զրույցներում պետք է խուսափել Աստծո անվան հիշատակու-

մից, եթե խիստ անհրաժեշտություն չկա։ Եթե անհրաժեշտություն 

առաջանա, դա պետք է արվի առավելագույն զգուշությամբ ու ակ-

նածանքով, Աստծո անվան կարեւորության եւ սրբության գիտա-

կցմամբ: Դրա օգտագործումը պետք է համարժեք լինի իր իմաստին 

ու սրբությանը: 

Վստահությունը, որը Աստծո եւ մարդու հարաբերությունների 

հիմքն է, իր արտահայտությունն է գտնում հենց Տիրոջ անվան 

հայտնության մեջ: Աստված անսահման սիրով բացահայտում է Ի-

րեն հավատացյալներին՝ թույլ տալով նրանց մոտենալ Իրեն Իր ան-

վան իմացության միջոցով: Ըստ ս. Գրիգոր Նազիանզացու. «Հետե-

ւաբար, որքանով մեզ համար հեշտ է հասկանալ, որ Է եւ Աստծո 



135 
 

անունները ինչ-որ կերպ էության անուններ են, եւ հատկապես այդ-

պիսին է Է անունը, ոչ միայն այն պատճառով, որ Նա, ով խոսեց 

Մովսեսի հետ լեռան վրա, երբ հարցրեց անվան մասին, ինչպես ան-

վանել Նրան, Ինքն իրեն անվանեց այս անվամբ ու հրամայեց ասել 

ժողովրդին. “Որ Է-ն առաքեց ինձ ձեզ մոտ”»1 (Ելից 3.14): Անվան 

հայտնության փաստն արդեն իսկ շնորհ է, որը տրվում է լոկ ընտ-

րյալներին: «Տիրոջ անունը սուրբ է» արտահայտությունը (Ղեւտ. 

22.32) ոչ միայն ցույց է տալիս դրա եզակիությունն ու մեծությունը, 

այլեւ խստիվ արգելում է Աստծո անվան անհարգալից օգտագոր-

ծումը։ Աստծո անվան հանդեպ չի կարելի անլուրջ վերաբերվել կամ 

օգտագործել եսասիրական նպատակներով։ Անհարգալից վերա-

բերմունքի ցանկացած դրսեւորում՝ լինի դա երդում, անտեղի ար-

տաբերում կամ մոգության մեջ օգտագործում, ընկալվում է որպես 

վիրավորանք Աստծո հանդեպ, նրա հաստատած կարգի կոպիտ 

խախտում: Անունը աղոթքի լռության մեջ սրտում պահելը հավա-

տացյալի սուրբ պարտականությունն է։ Անվան արտաբերումը պի-

տի ուղեկցվի աղոթքով, փառաբանությամբ եւ գովաբանությամբ։ 

Սա պարզապես մեխանիկական կրկնություն չէ, այլ Աստծո զորու-

թյան ու ողորմության հանդեպ սիրո, պաշտամունքի եւ երկրպա-

գության անկեղծ արտահայտություն: Քրիստոնեության մեջ Հիսուս 

Քրիստոս անունը կենտրոնական տեղ է զբաղեցնում աղոթքների ու 

երկրպագության մեջ: 

Երրորդ պատվիրանի դեմ մեղքերն են սրբապղծությունը, 

աստվածանարգությունը եւ տրտունջը Աստծո դեմ: Սրբապղծու-

թյան, աստվածանարգության ու Աստծո դեմ տրտնջալու տարբե-

րությունը նուրբ է, բայց կարեւոր: Այս երեք հասկացություններն 

էլ վերաբերում են կրոնական բարոյականության ոլորտին եւ 

 
1 Симфония по творениям святителя Григория Богослова, с. 229. 



136 
 

ներկայացնում են սրբության նկատմամբ անհարգալից վերաբեր-

մունքի դրսեւորումներ, սակայն կենտրոնանում են տարբեր աս-

պեկտների վրա: Աստծո դեմ տրտունջը, որը հաճախ դրսեւորվում 

է բողոքների, կասկածների ու Աստծո նախախնամության հանդեպ 

դժգոհության տեսքով, ուղղված է հենց Աստծո անձին, Նրա արդա-

րությանը կամ բարեգթությանը: Մարդը, ով բողոքում է Աստծուց, 

կարող է կասկածի տակ դնել Նրա գոյությունը, Նրա որոշումների 

արդարությունը կամ Նրա ծրագրերի իմաստությունը: Նա կարող է 

դժգոհություն հայտնել կյանքի դժվարություններից՝ հավատալով, 

որ դրանք անարդարացիորեն են բերվել իր վրա։ Այս մեղքը կենտ-

րոնանում է անձնական փորձառության եւ Աստծո հետ հարաբե-

րությունների վրա՝ հաճախ լինելով զգացմունքային, այլ ոչ թե բա-

ցահայտ թշնամական: Մեր կյանքում տեղի ունեցող յուրաքանչյուր 

անհաջողության կամ անախորժության մասին տրտնջալը կարող է 

անգիտակից վիրավորանք լինել: Երբ մենք ասում ենք, որ «Աստ-

ված մեզ երջանկություն չի տվել», դրանով մենք կասկածի տակ ենք 

դնում Նրա բարի կամքն ու հոգատարությունը մեր հանդեպ: Մենք 

մոռանում ենք, որ եթե դժբախտություններ ենք ունենում, հաճախ 

պատճառը ինքներս ենք, եւ ոչ թե Աստված, ով մեր Հայրն է: Սուրբ 

Գիրքը օրինակ է բերում արդար Հոբին, ով անհավատալի տառա-

պանք է ապրել: Նա ուներ յոթ հազար ոչխար, երեք հազար ուղտ, 

հինգ հարյուր լուծ եզ ու հինգ հարյուր ավանակ, ինչպես նաեւ յոթ 

որդի եւ երեք աղջիկ։ Հանկարծ նա կորցրեց այս ամենը ու վերջում 

ինքն էլ հիվանդացավ բորոտությամբ։ Հոբը, չնայած իր բոլոր տա-

ռապանքներին, չտրտնջաց Աստծո դեմ, այլ շարունակեց հավատալ 

Նրա իմաստությանը եւ արդարությանը: 

Աստվածանարգությունը, ի տարբերություն տրտնջալու, Աստ-

ծո հանդեպ անհարգալից վերաբերմունքի ավելի ակտիվ ու թշնա-

մական դրսեւորում է: Այն բնութագրվում է Աստծո անվան, Նրա 



137 
 

հատկանիշների կամ սուրբ խորհրդանիշների ուղղակի անարգան-

քով: Դա կարող է ունենալ տարբեր ձեւեր՝ կոպիտ հայհոյանքից 

մինչեւ կրոնական տեքստերի աղավաղումը՝ հավատքը նսեմացնե-

լու համար: Աստծուն անարգողը պարզապես դժգոհություն չի ար-

տահայտում, նա միտումնավոր ոտնահարում է սրբությունը։ Ըստ 

ս. Եփրեմ Ասորու. «Ոչ բոլոր հանցագործներն են հատուցում ստա-

նում այս աշխարհում, բայց նրանք, ովքեր անարգում են Աստծուն, 

ստանում են վրեժխնդրությունը ե՛ւ այստեղ, ե՛ւ այնտեղ»1: Սրբա-

պղծությունը միջանկյալ դիրք է զբաղեցնում։ Ի տարբերություն 

աստվածանարգության, որն անմիջականորեն ուղղված է Աստծո 

դեմ, սրբապղծությունը կենտրոնանում է Աստծո կամ կրոնի հետ 

կապված առարկաների, վայրերի, խորհրդանիշների պղծման վրա: 

Սա կարող է լինել եկեղեցու, սրբապատկերների, Սուրբ Գրքի կամ 

ծեսերի պղծում: Այն կարող է տարբեր ձեւեր ունենալ՝ սկսած բա-

ցահայտ վանդալիզմից մինչեւ անհարգալից վերաբերմունքի ավելի 

նուրբ դրսեւորումներ, ինչպիսիք է սրբազան խորհրդանիշների օգ-

տագործումը անպարկեշտ համատեքստում: 

Չորրորդ պատվիրանն է. «Հիշի՛ր շաբաթ օրը, որպեսզի սուրբ 

պահես այն» (Ելից 20.8)։ Այս պատվիրանը հաստատում է կյանքի մի 

ռիթմ, որը ներդաշնակորեն համատեղում է աշխատանքն ու երկր-

պագությունը: Այն մեզ պատվիրում է վեց օր աշխատել՝ ի շահ մեզ 

եւ ուրիշների, ջանք գործադրելով այն գործի մեջ, որին կոչված է 

յուրաքանչյուր մարդ, լինի դա գյուղատնտեսություն, արհեստ, գի-

տություն, թե արվեստ։ Կարեւոր է հասկանալ, որ այս համատեքս-

տում «աշխատանքը» չի սահմանափակվում լոկ ֆիզիկական աշ-

խատանքով: Սա ցանկացած գործողություն է, որն ուղղված է կերտ-

մանը, աշխարհը բարելավելուն, սեփական ներուժի իրացմանը, 

 
1 Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, с. 26. 



138 
 

հասարակությանը եւ հենց տվյալ անձին օգուտ բերելուն: Սա կա-

րող է լինել կա՛մ աշխատանք՝ ի շահ ընտանիքի, կա՛մ ստեղծա-

գործական ինքնարտահայտում: Առանցքայինն այստեղ ազնվու-

թյունն ու պատասխանատվությունն է ձեր գործն անելիս՝ բացառե-

լով ագահությունը եւ եսասիրությունը: Սակայն վեց օրվա աշխա-

տանքը չպետք է հանգեցնի հոգեւոր դատարկությանը: Յոթերորդ 

օրը նվիրված է բացառապես Աստծուն ու հոգեւոր ինքնակատարե-

լագործմանը։ Դա հանգստի ժամանակ է, ոչ միայն ֆիզիկական, 

այլեւ հոգեւոր: 

Յոթերորդ օրն Աստծուն նվիրելը խոր իմաստ ունի՝ թույլ տալով 

մարդուն վերանայել իր արարքները, գտնել ներքին խաղաղություն 

ու ներդաշնակություն։ Սուրբ եւ աստվածահաճո գործերը պարտա-

դիր գործողությունների պաշտոնական ցանկ չեն, այլ Աստծո ու 

մերձավորների հանդեպ սիրո դրսեւորում, որ ընդգրկում են գոր-

ծունեության լայն շրջանակ։ Դրանք ներառում են խոր եւ անկեղծ 

աղոթքը, ինչպես եկեղեցում, այնպես էլ տանը, Սուրբ Գրքի ու հո-

գեւոր օգտակար գրականության մշտական ուսումնասիրությունը, 

ինքնակրթության ցանկությունը եւ սեփական աշխարհայացքի 

ընդլայնումը: Բացի այդ՝ Աստծուն հաճելի են ողորմության գործե-

րը՝ օգնություն կարիքավորներին (նյութական ու հոգեւոր), այցե-

լություն հիվանդներին եւ միայնակներին, աջակցություն բանտար-

կյալներին ու դատապարտյալներին, մխիթարություն վշտացածնե-

րին: Սրանք արարքներ են, որ ցույց են տալիս մեր սերը եւ կարե-

կցանքը մերձավորների հանդեպ: Կարեւոր է նշել, որ նման օգնու-

թյունը պետք է բխի օգնելու անկեղծ գթասրտությունից, այլ ոչ թե 

սեփական բարեպաշտությունը դրսեւորելու ցանկությունից: Այս 

պատվիրանի պահպանման անբաժանելի մասն են կազմում նաեւ 

կյանքի իմաստի, աշխարհում ունեցած տեղի մասին մտորումները, 

ինչպես եւ սեփական արարքների վերլուծությունը: 



139 
 

Հին Կտակարանում հանգստի ու երկրպագության կենտրոնա-

կան օրն էր շաբաթ օրը (եբրայերեն նշանակում է «դադար», «հան-

գիստ»), որը հաստատվել է ի հիշատակ Աստծո կողմից աշխարհի 

արարման ավարտի: Ծննդոց գրքի 2.2-3 հատվածը նկարագրում է, 

թե ինչպես Աստված արարչագործությունից վեց օր հետո «հանգս-

տացավ իր բոլոր գործերից, որ արել էր»։ Շաբաթը պարզապես 

հանգստի օր չէր, այլ սուրբ օր, որը խորհրդանշում էր Աստծո թա-

գավորությունը եւ արարչագործության կատարելությունը: Մովսե-

սի օրենքը մանրամասնորեն կարգավորում էր Շաբաթի պահպա-

նումը, արգելում էր բոլոր աշխատանքներն ու սահմանում, որ այդ 

օրը նվիրվի աղոթքին, Թորայի ուսումնասիրությանը եւ Աստծո հետ 

հաղորդակցությանը: Շաբաթի հանգիստը խախտելը պատժվում էր 

մահապատժով՝ ընդգծելով դրա բացառիկ նշանակությունը հուդա-

յականության մեջ։ Սակայն Նոր Կտակարանում կրոնական ուշա-

դրության կենտրոնը փոխվեց: Քրիստոնեությունը, որն առաջացել 

է հրեական միջավայրում, բայց հաղթահարել է նրա բազմաթիվ 

սահմանափակումներ, տոնում է ոչ թե շաբաթ օրը, այլ շաբաթվա 

առաջին օրը՝ կիրակին, որպես Տիրոջ օր։ Այս փոփոխությունը պա-

տահական չէր. կիրակին դարձավ Հիսուս Քրիստոսի Հարության 

հիշատակի օրը՝ քրիստոնեական հավատքի կենտրոնական իրա-

դարձության, որն արմատապես փոխեց մահվան ու հավերժության 

ըմբռնումը։ Քրիստոսի հարությունը, հաղթանակը մահվան եւ մեղ-

քի հանդեպ, դարձավ Նոր Կտակարանի իրականության հիմքը, որը 

գերազանցեց Հին Կտակարանի օրենքը: Առաքյալները՝ Հիսուսի ա-

ռաջին հետեւորդները, շաբաթվա առաջին օրը սկսեցին հավաքվել 

աղոթքի եւ հաց կոտրելու՝ ի հիշատակ Նրա հարության: Այս օրը 

դարձավ հանդիսավոր պաշտամունքի օր, նոր կյանքի ու Քրիստոսի 

մեջ հայտնաբերված հույսի խորհրդանիշը: Քրիստոնեական ավան-

դույթի մեջ կիրակին մնում է աղոթքի, երկրպագության, Սուրբ 



140 
 

Գրքի ուսումնասիրության եւ Աստծո ու հավատակիցների հետ հո-

գեւոր հաղորդակցության օր՝ շարունակելով սուրբ հանգստի ա-

վանդույթը, բայց դրան տալով նոր, ավելի խոր իմաստ։ 

Չորրորդ պատվիրանի դեմ հիմնական մեղքը կիրակի եւ տո-

նական օրերին պատարագին չմասնակցելն է: Եկեղեցու կողմից 

սահմանված կիրակի եւ տոնական օրերի նկատմամբ անհարգալից 

վերաբերմունքը դրսեւորվում է ոչ միայն եկեղեցական արարողու-

թյուններին բացակայելու, այլեւ դրանց հոգեւոր նշանակության 

լիակատար անտեսմամբ: Շաբաթ օրվա սրբության մասին պատվի-

րանը որպես հանգստի ու պաշտամունքի օր, քրիստոնեության մեջ 

Քրիստոսի Հարությունից հետո վերածվեց կիրակի օրվա՝ շաբաթվա 

առաջին օրվա սրբության: Սա պարզապես մեկ օրվա փոխարինում 

չէ մյուսով, այլ անցում հրեական ավանդույթից դեպի Նոր Կտակա-

րանի սրբության ըմբռնումը: Կիրակի օրը Հիսուս Քրիստոսի Հարու-

թյան հիշատակի օրն է, այն իրադարձությունը, որը հիմքն է ողջ 

քրիստոնեական հավատի։ Ուստի կիրակի օրը չհարգելը պարզա-

պես ծիսական գործողություն չկատարելը չէ, այլ քրիստոնեական 

հավատի բուն էության մերժումը: Կիրակի ու տոն օրերին եկեղե-

ցական արարողություններին չմասնակցելը նշանակում է զրկվել 

Եկեղեցու խորհուրդներին մասնակցելու, Աստծո շնորհը ստանալու 

եւ հավատակիցների հետ շփվելու հնարավորությունից: Երկրպա-

գության միջոցով մարդը հանդիպում է Աստծուն ու լցվում Նրա 

սիրով եւ զորությամբ: Բաց թողնելով կիրակնօրյա պատարագը՝ 

մենք զրկվում ենք հոգեւոր սնուցման այս կարեւոր աղբյուրից: Ա-

վելին, սուրբ օրերի հանդեպ անհարգալից վերաբերմունքը դրսե-

ւորվում է այս ժամանակը բարեպաշտության գործերին չնվիրելու 

ցանկության մեջ: Սա նշանակում է ոչ միայն եկեղեցի չգնալ, այլեւ 

ժամանակ չգտնել աղոթքի, Սուրբ Գիրք կամ հայրաբանական գրա-

կանություն ընթերցելու եւ հոգեւոր ինքնակատարելագործման 



141 
 

համար։ Տոնը պետք է անցկացվի հոգեւոր ընթերցանության, Աստ-

ծո ու Նրա պատվիրանների մասին խորհրդածության մեջ: Փոխա-

րենը, շատերն իրենց ազատ ժամանակը լցնում են աշխարհիկ գոր-

ծերով՝ մոռանալով իրենց հոգեւոր նպատակի մասին: Ավելին, տո-

ների հանդեպ անհարգալից վերաբերմունքը դրսեւորվում է նաեւ 

մերձավորների հանդեպ ողորմության պակասով։ Սուրբ հայրերը 

մեզ սովորեցնում են այս օրերին այցելել հիվանդներին, աղքատնե-

րին եւ բանտարկյալներին, նրանց օգնություն ու աջակցություն 

ցուցաբերել: Հիվանդներին այցելելը ոչ միայն կարեկցանքի դրսե-

ւորում է, այլեւ մեզ համար հոգեպես հարստանալու հնարավորու-

թյուն: Կարիքավորներին օգնելը քրիստոնեական սիրո ամենակա-

րեւոր դրսեւորումներից է: Անտեսելով այս պարտականություննե-

րը՝ մենք մեզ զրկում ենք ճշմարիտ քրիստոնեական կյանքով ապ-

րելու հնարավորությունից՝ հեռու մնալով Աստծուց եւ մեր եղբայր-

ներից ու քույրերից: Կարեւոր է հասկանալ, որ կիրակիները եւ տո-

ները սուրբ չպահելը սոսկ ձեւական մեղք չէ, այլ ավելի խոր հոգե-

ւոր խնդրի՝ Աստծուց օտարվածությունն ու քրիստոնեական հա-

վատքի խորությունը չհասկանալու ախտանիշ: Կիրակի օրերի եւ 

տոների սրբության ճշմարիտ ըմբռնմանը վերադառնալը պահան-

ջում է լուրջ աշխատանք սեփական անձի վրա, ապաշխարություն 

ու հոգեւոր կատարելագործման ցանկություն: Միայն մշտական 

աղոթքի, խորհուրդներին մասնակցելու եւ քրիստոնեական բարո-

յական սկզբունքների գործնական կիրառման միջոցով մենք կարող 

ենք գտնել այս օրերի սրբության իսկական իմաստը եւ հասնել հո-

գեւոր ներդաշնակությանը: 

Կիրակի օրերին ու եկեղեցական տոներին առեւտուր անելը 

նույնպես մեղք է չորրորդ պատվիրանի դեմ: Ոմանց համար դա սո-

վորական, կյանքի անբաժանելի մասն է, այլոց համար դա բացա-

հայտ անհարգալից վերաբերմունք է կրոնական ավանդույթների 



142 
 

նկատմամբ եւ վիրավորանք Աստծուն: Նման գործելակերպի քննա-

դատները հաճախ նշում են, որ սուրբ օրերին աշխատող առեւտրա-

կանները ցույց են տալիս իրենց անտարբերությունը հոգեւոր ար-

ժեքների նկատմամբ՝ գերադասելով նյութական շահը հոգեւոր 

կյանքից: Աստծուն ծառայելու փոխարեն նման մարդիկ ծառայում 

են մամոնային՝ հարստության աստծուն, եւ այս ընտրության հետե-

ւանքները դրսեւորվելու են հավերժության մեջ։ Մամոնայի հետ այս 

համեմատությունը պարզապես հռետորական զեղում չէ։ Քրիստո-

նեության մեջ մամոնան խորհրդանշում է ագահությունը, շահամո-

լությունն ու նյութական արժեքների պաշտամունքը, որոնք մթագ-

նում են հոգեւոր արժեքները: «Ոչ ոք չի կարող երկու տիրոջ ծառա-

յել. կա՛մ մեկին կատի եւ մյուսին կսիրի, կա՛մ մեկին կմեծարի եւ 

մյուսին կարհամարհի. չեք կարող ծառայել Աստծուն եւ մամոնա-

յին» (Մատթ. 6.24)։ 

Հինգերորդ պատվիրանն է. «Պատվիր քո հորը եւ քո մորը» (Ե-

լից 20.12)։ Ըստ ս. Բարսեղ Կեսարացու. «Երեխաները պիտի պաշ-

տեն ծնողներին ու հնազանդ պիտի լինեն նրանց ամեն ինչում, ինչը 

չի խոչընդոտում Աստծո պատվիրանի կատարմանը»1: Մեր հորը եւ 

մորը հարգելու մասին այս պատվիրանը շատ ավելի խոր նշանա-

կություն ունի, քան պարզապես ծնողների հանդեպ հարգանք պահ-

պանելը: Այն սահմանում է ավագների նկատմամբ պատշաճ վերա-

բեմունքի հիմնարար սկզբունքը՝ հիմնված պատմական շարունա-

կականության ու ընտանեկան եւ սոցիալական կապերի կարեւո-

րության վրա: Խոսքը ոչ թե կույր հնազանդության, այլ երեխայի 

կյանքում ծնողների դերի խոր ըմբռնման, նրա դաստիարակության 

ու բարեկեցության գործում նրանց ներդրման գիտակցման մասին 

է: Սա ներառում է ոչ միայն խնամքի նյութական կողմերը, այլեւ 

 
1 Симфония по творениям святителя Василия Великого, с. 371. 



143 
 

սերնդեսերունդ փոխանցված անգնահատելի փորձը, գիտելիքնե-

րը, արժեքները եւ ավանդույթները: Սակայն այս պատվիրանի նշա-

նակությունը չի սահմանափակվում ընտանիքով: Սա հարգալից հա-

րաբերությունների հիմքն է ավելի լայն սոցիալական համատեքս-

տում: Տատիկի ու պապիկի, ընտանիքի ավագ անդամների նկատ-

մամբ հարգանքը ընտանիքի պատմական հիշողության պահպա-

նումն է, փորձի եւ իմաստության փոխանցումը։ Կապերի այս շղ-

թան ստեղծում է պատկանելության զգացում, սերմանում հար-

գանք ավանդույթների նկատմամբ ու ամրապնդում ընտանեկան 

կապերը: Առանց այս հիմքի ցանկացած հասարակություն դառնում 

է անմիաբան եւ անկայուն։ Ավելի լայն իմաստով՝ հինգերորդ պատ-

վիրանում ամրագրված սկզբունքը վերաբերում է աշակերտների ու 

ուսուցիչների փոխհարաբերություններին: Արդյունավետ ուսուց-

ման եւ ինքնազարգացման համար անհրաժեշտ պայման է դաս-

տիարակների գիտելիքների ու փորձի նկատմամբ հարգանքը: 

Նմանապես՝ ենթակաների եւ ղեկավարների միջեւ հարաբերու-

թյունները պետք է կառուցվեն փոխադարձ հարգանքի ու դերերի 

ըմբռնման վրա: Առանց դրա հնարավոր չէ արդյունավետ թիմային 

աշխատանք: Ազգային մակարդակով այս պատվիրանը կոչ է անում 

հայրենասիրության, օրենքների եւ ղեկավարության նկատմամբ 

հարգանքի: Սա սոսկ հնազանդություն չէ, այլ գիտակցված մասնա-

կցություն հասարակական կյանքին, հայրենիքի բարգավաճման ու 

նրա քաղաքացիների բարօրության ձգտում։ Այս սկզբունքի խախ-

տումը հանգեցնում է սոցիալական կառույցների քայքայման եւ հա-

սարակական անկայունության։ Այսպիսով, հինգերորդ պատվիրա-

նը չի սահմանափակվում լոկ ընտանիքով, այլ հիմնարար սկզբունք 

է ներդաշնակ ու բարեկեցիկ հասարակություն կառուցելու համար: 

Հինգերորդ պատվիրանի դեմ մեղքերը բազմազան են եւ կախ-

ված են հասարակության մեջ անձի կոնկրետ դերից: Երեխաների 



144 
 

համար անհնազանդությունը միայն այսբերգի գագաթն է: Ավելի 

ծանր մեղք է երախտագիտության բացակայությունն այն ամենի 

համար, ինչ նրանց տվել են ծնողները՝ ոչ միայն նյութական աջա-

կցություն, այլեւ սեր, հոգատարություն ու դաստիարակություն: 

Ծնողների հանդեպ անհարգալից վերաբերմունք դրսեւորելը եւ 

նրանց կարծիքն անտեսելը, նույնիսկ երբ նրանք ծերացել են, հատ-

կապես այն ժամանակահատվածներում, երբ ծնողներն օգնության 

կարիք ունեն, այս ամենը հինգերորդ պատվիրանի լուրջ խախտում 

է: Ծերության ժամանակ ծնողներին օգնելուց հրաժարվելը՝ ֆիզի-

կական ու բարոյական, համարվում է այս պատվիրանի դեմ ամե-

նալուրջ մեղքերից մեկը: Սա ներառում է ոչ միայն նյութական օգ-

նություն, այլեւ պարզ ներկայություն, հաղորդակցություն, հոգա-

տարություն եւ ուշադրություն: Չպետք է մոռանալ, որ ծնողներն ի-

րենց կյանքի, աշխատանքի ու սիրո տարիները ներդրել են իրենց 

երեխաների մեջ, եւ անհրաժեշտ է բարին վերադարձնել նրանց ողջ 

կյանքում: Ծնողական պարտականությունները շատ ավելին են, 

քան երեխաների նյութական բարեկեցությունն ապահովելը։ Ամե-

նակարեւոր խնդիրը նրանց հոգեւոր դաստիարակությունն է, բա-

րոյական արժեքների ձեւավորումն ու սեր սերմանելը մերձավոր-

ների եւ Աստծո հանդեպ, իսկ դա չանելը լուրջ մեղք է: Երեխաների 

ֆիզիկական եւ հոգեկան առողջության, նրանց կրթության ու զար-

գացման նկատմամբ հոգատարության բացակայությունը նույնպես 

խախտում է հինգերորդ պատվիրանը: 

Վեցերորդ պատվիրանն է. «Մի՛ սպանիր» (Ելից 20.13)։ Սա լոկ 

ֆիզիկական բռնության արգելք չէ, այլ բազմաստիճան բարոյա-

կան պատվիրան է, որը վերաբերում է մարդկային գոյության բոլոր 

ասպեկտներին: Դրա իրական իմաստը դուրս է գալիս բառացի 

իմաստից եւ ներառում է մտքերը, խոսքերն ու գործողությունները, 

ինչպես նաեւ մարդու ներքին վիճակը: Առաջին, ամենաակնհայտ 



145 
 

մակարդակում «Մի՛ սպանիր» նշանակում է այլ անձի կյանքը խլե-

լու ուղղակի արգելք։ Սա ներառում է ցանկացած գործողություն, 

որը հանգեցնում է մահվան, լինի դա սպանություն, դիտավորյալ 

կամ անխոհեմ, ինքնասպանություն (քանի որ դա բռնություն է սե-

փական անձի նկատմամբ) կամ էվթանազիա (նույնիսկ եթե դա ար-

վում է բարի նպատակներով, այն մնում է կյանքը խլելու գործողու-

թյուն): Սա վերաբերում է նաեւ լուրջ մարմնական վնաս պատճա-

ռելուն, որը կարող է հանգեցնել մահվան։ Ըստ ս․ Բարսեղ Կեսա-

րացու. «Նա, ով հասցրեց մերձավորին մահացու հարված, մարդա-

սպան է, անկախ նրանից, թե ինքն է սկսել խփել, թե վրեժ էր 

լուծում»1։ Մենք պատասխանատվություն ենք կրում մեր գործողու-

թյունների հետեւանքների համար եւ պետք է ծայրահեղ զգույշ լի-

նենք՝ խուսափելու ցանկացած գործողությունից, որը կարող է հան-

գեցնել մահվան: Մենք չպետք է մեղսակից լինենք սպանությանը, 

նույնիսկ անուղղակի կերպով: Սպանության դրդումը, տեղեկու-

թյունների, գիտելիքի կամ գործիքների տրամադրումը, որոնք կա-

րող են օգտագործվել սպանելու համար, այս պատվիրանի խախ-

տումներ են: Օրինակ՝ հանցագործին զենք տրամադրելը, նույնիսկ 

առանց ակնհայտ դիտավորության, իր հետ կրում է հետեւանքների 

պատասխանատվություն։ Նմանապես՝ անգործությունը, երբ հան-

ցագործությունը կանխելու հնարավորություն ունենք, կարող է հա-

մարվել մեղսակցություն: Ավելին, «Մի՛ սպանիր»-ը վերաբերում է 

նաեւ մեր լեզվին։ Վիրավորանքները, զրպարտությունները, կեղծ 

տեղեկությունների տարածումը, որոնք վնասում են անձի հեղինա-

կությանը, կարող են մեկնաբանվել որպես նրա արժանապատվու-

թյան ու հոգեկան անդորրի «սպանության» ձեւեր։ Բառերն էլ կա-

րող են մեծ ցավ պատճառել, հանգեցնել դեպրեսիայի, իսկ որոշ 

 
1 Там же, с. 457. 



146 
 

դեպքերում նույնիսկ ինքնասպանության: Ուստի մեզ համար նաեւ 

կարեւոր է խուսափել չար խոսքերից, դատողություններից եւ կոպ-

տությունից։ Ըստ ս․ Եփրեմ Ասորու. «Նույնիսկ եթե ոք արդարացի-

որեն է չարախոսում, ապա նրա արդարացիությունը անարդարա-

ցիություն է լինելու»1։ 

«Մի՛ սպանիր» պատվիրանը նաեւ ազդում է մեր մտքերի վրա: 

Մենք չպետք է մահ մաղթենք մեկ ուրիշին, ատելություն կամ չա-

րություն տածենք որեւէ մեկի նկատմամբ: Չար մտքերը, ինչպես 

նաեւ չար գործերը ներքին ագրեսիայի դրսեւորում են։ Ատելու-

թյունն ու չարի ցանկությունը բռնության առաջին քայլերն են։ «Ա-

մեն ոք, ով ատում է եղբորը, մարդասպան է. եւ գիտենք, որ ամեն 

մարդասպան իր մէջ հավիտենական կյանք չունի» (Ա Հովհ. 3.15)։ 

Կարեւոր է զարգացնել ներքին ներդաշնակությունը, ներել վիրա-

վորանքներն ու ձգտել հոգու խաղաղության: Ներումը չարիքի ար-

դարացում չէ, այլ միջոց՝ ազատվելու դրա կործանարար ուժից: 

Վերջապես, «Մի՛ սպանիր»-ը մեզ կոչ է անում մշտական զգոնու-

թյան եւ ինքնատիրապետման։ Դա կանոնների մի պարզ ամբող-

ջություն չէ, որին պիտի հետեւել պատժից վախենալու պատճառով, 

այլ ապրելակերպ, որն ուղղված է մերձավորի կյանքի ու արժանա-

պատվության պահպանմանը: Միայն այս մոտեցումը թույլ կտա 

մեզ իսկապես հասկանալ եւ կիրառել «Մի՛ սպանիր» պատվիրանը: 

Պատերազմում սպանության թույլատրելիության հարցը քրիս-

տոնեական բարոյագիտության մեջ ամենաբարդ ու վիճահարույց-

ներից է: «Մի՛ սպանիր» պատվիրանը, թվում է, բացառում է ցան-

կացած սպանություն: Սակայն պատերազմների իրականությունը 

հավատացյալների համար անխուսափելիորեն դնում է այս երկ-

ընտրանքը: Եկեղեցին, ճանաչելով պատերազմը որպես մեծագույն 

 
1 Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, с. 124. 



147 
 

չարիք, դրա մեջ տեսնում է նաեւ աստվածային Նախախնամության 

դրսեւորում, որը նման է այլ աղետներին, ինչպիսիք են սովը, հա-

մաճարակները կամ բնական աղետները: Այս արհավիրքները, թեեւ 

սարսափելի են իրենց հետեւանքներով, բայց կարող են ծառայել 

որպես Աստվածային դատաստանի գործիք կամ, ընդհակառակը, 

նպաստել մարդկանց մաքրագործմանը եւ հոգեւոր առողջացմանը: 

Կարեւոր է ընդգծել, որ նման մեկնաբանությունը չի արդարացնում 

կամայական բռնությունն ու անտեղի սպանությունները։ Խոսքը 

պատերազմի մասին է՝ որպես կազմակերպված բռնության ձեւ, որը 

տեղի է ունենում որոշակի կանոնների եւ նորմերի շրջանակներում, 

նույնիսկ եթե դրանք միշտ չէ, որ պահպանվում են։ Ռազմի դաշ-

տում սպանությունը, օրինական ինքնապաշտպանության կամ Հայ-

րենիքի պաշտպանության համատեքստում, Եկեղեցին այլ կերպ է 

դիտարկում, քան քաղաքացիական կյանքում դիտավորյալ սպա-

նությունը: Պատերազմի մասնակից զինվորը հաճախ ստիպված է 

լինում սպանել՝ պաշտպանելու համար իր անձը, իր ընկերներին, 

իր Հայրենիքն ու հավատը։ Այս գործողությունն իրականացվում է 

ոչ թե անձնական թշնամանքով, այլ ավելի բարձր նպատակի հա-

մար՝ ավելի մեծ թվով մարդկանց կյանքեր պաշտպանելու եւ ազգի 

պահպանման համար։ Տվյալ դեպքում գերակայում է արդար պա-

տերազմի սկզբունքը, որը սահմանում է այն պայմանները, որոնց 

դեպքում ռազմական գործողությունները բարոյական տեսակետից 

կարող են ընդունելի համարվել։ Այս պայմանները ներառում են 

նպատակի օրինականությունը, կիրառվող ուժի համաչափությու-

նը, իրական սպառնալիքի առկայությունն ու հակամարտության 

կարգավորման այլ միջոցների բացակայությունը։ Եկեղեցին խա-

ղաղության եւ հակամարտությունների խաղաղ կարգավորման կոչ 

է անում, սակայն մարդկանց կյանքն ու ազատությունը պաշտպա-

նելու անհրաժեշտության դեպքում չի ժխտում ուժի կիրառման՝ 



148 
 

իբրեւ վերջին միջոցի թույլատրելիությունը։ Պատերազմից հետո Ե-

կեղեցին միշտ ներման ու հաշտության կոչ է անում, ժողովուրդների 

միջեւ խաղաղություն եւ ներդաշնակություն հաստատելու համար: 

Յոթերորդ պատվիրանն է. «Մ՛ի շնացիր» (Ելից 20.14)։ Այս պատ-

վիրանն ընդգծում է հավատարմության կարեւորությունը ամուսնա-

կան հարաբերություններում: «Չգիտե՞ք, թե անիրավներն Աստծու 

արքայությունը չեն ժառանգում. մի՛ խաբվեք. ո՛չ պոռնիկներ, ո՛չ 

կռապաշտներ, ո՛չ շնացողներ, ո՛չ իգացողներ, ո՛չ արվամոլներ, ո՛չ 

գողեր, ո՛չ ագահներ, ո՛չ հարբեցողներ, ո՛չ բամբասողներ, ո՛չ էլ 

հափշտակողներ Աստծու արքայությունը չպիտի ժառանգեն» (Ա 

Կոր. 6.9-10)։ Այն կոչ է անում ոչ միայն անձամբ հավատարիմ մնալ 

բարոյական սկզբունքներին, այլեւ աջակցել ուրիշներին այս գոր-

ծում: Սա նշանակում է, որ յուրաքանչյուր մարդ պետք է հոգա ոչ 

միայն իր, այլեւ շրջապատի բարոյական մաքրության մասին։ Ամու-

սինների փոխադարձ աջակցությունն ու հարգանքն ամուր հիմք են 

ստեղծում ընտանեկան հարաբերությունների համար՝ պաշտպանե-

լով նրանց արտաքին գայթակղություններից եւ սպառնալիքներից։ 

Այս պատվիրանի համաձայն՝ Աստված ձգտում է ամուսիններից 

յուրաքանչյուրին պաշտպանել հնարավոր դավաճանություններից, 

որոնք կարող են ոչնչացնել ընտանիքում վստահությունն ու սերը: 

Կարեւոր է հասկանալ, որ շնության արգելքը չի սահմանափակվում 

միայն ֆիզիկական հավատարմությամբ, այլեւ ներառում է զգաց-

մունքային կապվածությունը: Սա նշանակում է լինել ազնիվ, բաց 

եւ պատրաստ՝ քննարկելու ցանկացած խնդիր, որ ծագում է ընտա-

նեկան կյանքում: Խուսափելով դավաճանությունից՝ մենք պաշտ-

պանում ենք մեր հարաբերությունները, ինչն իր հերթին օգնում է 

ամրապնդել ընտանեկան արժեքներն ու ավանդույթները։ 

Յոթերորդ պատվիրանի դեմ մեղքերը բազմաթիվ են: Առաջին 

հերթին դա շնությունն է: Վերջինը եզրույթ է, որն օգտագործվում է 



149 
 

օրինական կարգով չամուսնացած տղամարդկանց եւ կանանց ին-

տիմ հարաբերությունները մատնանշելու համար: Այդ հարաբերու-

թյունները կարող են տարբեր ձեւեր ունենալ, ներառյալ կարճա-

ժամկետ կապերը, պատահական հանդիպումները եւ նույնիսկ ա-

վելի երկարատեւ, բայց ոչ օրինական սիրավեպերը: Նման հարա-

բերությունները հասարակության կողմից հաճախ ընկալվում են 

որպես նորմալ երեւույթ, երբեմն անգամ որպես ազատության ու 

անկախության խորհրդանիշ։ Սակայն քրիստոնեության մեջ շնու-

թյունը համարվում է շատ լուրջ մեղք: «Փախե՛ք պոռնկությունից: 

Ինչ մեղք էլ որ գործի մարդ, այդ իր մարմնից դուրս է. իսկ ով պոռն-

կանում է, իր մարմնի դեմ է մեղք գործում» (Ա Կոր. 6.18)։ Այս 

հայտարարությունն ընդգծում է, որ շնությունը ոչ միայն խախտում 

է բարոյական եւ հոգեւոր օրենքները, այլեւ կործանարար ազդեցու-

թյուն է գործում հենց անձի վրա: 

Շնությունը կարող է բացասական ազդեցություն ունենալ ա-

վանդական ընտանեկան արժեքների ու հարաբերությունների 

վրա: Մի միջավայրում, որտեղ հեշտ կապերը նորմալ են համար-

վում, շատ զույգեր սկսում են թերագնահատել նվիրվածության եւ 

հավատարմության կարեւորությունը, ինչը, ի վերջո, կարող է հան-

գեցնել ընտանիքի քայքայման ու ամուսնալուծությունների թվի 

աճի: Կարեւոր է հիշել սիրո, հարգանքի եւ պատասխանատվության 

արժեքը հարաբերություններում, ինչը կարող է օգնել խուսափել 

շնության հետ կապված բազմաթիվ բացասական հետեւանքներից: 

Յոթերորդ պատվիրանի դեմ մյուս մեղքն անառակությունն է: 

Անառակությունը պարզապես շնության մի գործողություն չէ, այլ 

ավելի շուտ կործանարար սովորություն է, որը բնութագրվում է 

բազմաթիվ զուգընկերների հետ սեռական շփման մշտական ցան-

կությամբ՝ շատ հաճախ առանց զգացմունքային կապվածության եւ 

դիմացինի անձի նկատմամբ հարգանքի: Ասվել է. «Հեռո՛ւ ձեզնից 



150 
 

պոռնկություն եւ ամեն տեսակ պղծություն» (Եփես. 5․3)։ Անառա-

կությունը մտերմության խորապես խեղաթյուրված ըմբռնում է, որ-

տեղ մարմինն օգտագործվում է որպես հոգեւոր մտերմությունից ու 

պատասխանատվությունից զուրկ եսասիրական ցանկությունները 

բավարարելու գործիք: Եթե նման միտումը չի դադարեցվում վաղ 

փուլում, այն արագ վերածվում է անկառավարելի կախվածության, 

որը նման է թմրամոլությանը՝ իր կործանարար հետեւանքներով 

մարդու կյանքի բոլոր ոլորտների համար։ Խնդիրն ավելի է խորա-

նում նրանով, որ անառակությունը հաճախ կապված է այլ վնասա-

կար սովորությունների հետ, ինչպիսիք են հարբեցողությունն ու 

թմրամոլությունը՝ ստեղծելով կործանման արատավոր շրջան։ Բա-

րոյական տեսակետից անառակությունը լուրջ մեղք է ոչ միայն այն 

պատճառով, որ խախտում է բարոյական մաքրության եւ հավա-

տարմության մասին կրոնական պատվիրանները, այլեւ քանի որ 

քայքայում է մարդու անհատականությունը՝ շատ լուրջ վնասներ 

հասցնելով նրա առողջությանը։ Զուգընկերների անվերջ փոփո-

խությունն իրական բավարարվածություն չի բերում, ընդհակառա-

կը, ավելացնում է դատարկության ու միայնության զգացումը. Հե-

տապնդելով անցողիկ հաճույքներ՝ մարդը կորցնում է սիրո եւ փո-

խադարձ հարգանքի վրա հիմնված խոր, վստահելի հարաբերու-

թյուններ ունենալու կարողությունը: 

Յոթերորդ պատվիրանի խախտում է նաեւ համասեռամոլու-

թյունը: Պողոս առաքյալը գրում է. «Տղամարդիկ, թողնելով կնոջ 

բնական գործածությունը, այրվեցին միմյանց հանդեպ իրենց ցան-

կության մեջ, տղամարդիկ ամոթալի բաներ էին անում տղամարդ-

կանց հետ» (Հռոմ. 1.27)։ Սա կոչվում է Սոդոմի մեղք, որի համար 

Աստված պատժեց Սոդոմ եւ Գոմոր քաղաքները՝ ոչնչացնելով 

դրանք կրակով: Հետեւաբար՝ համասեռամոլությունը ծանրագույն 

մեղք է, որի համար ի վերուստ խստագույն պատիժ է սահմանված: 



151 
 

Յոթերորդ պատվիրանի այս խախտումների հիմնական պատ-

ճառը տռփանքն է։ Տռփանքն իր հիմքում բնական հակում է, բնա-

ծին ցանկություն: Դա որոշակի զգացում է, որոշակի ներքին տենչ, 

որը նման է սովի կամ ծարավի զգացողությանը։ Դա ինքնին մեղք 

չէ։ Մեղքն առաջանում է միայն այն ժամանակ, երբ այս բնական 

ցանկությունը գերազանցում է թույլատրվածը, երբ այն աղավաղ-

վում ու հակասում է աստվածային օրենքին եւ իրերի բնական 

կարգին: Մարդկության անկյալ բնությունը խեղաթյուրեց այս բնա-

կան ցանկությունը՝ պղծելով նրա մաքրությունը: Բնական ու ներ-

դաշնակ բավարարվածության փոխարեն այլասերված ցանկասի-

րությունը ձգտում է անօրինական եւ արգելված հաճույքների, 

դառնալով աստվածային կամքին հակասող ցանկությունների բա-

վարարման ու բարոյական եւ հոգեւոր կարգի խախտման պատ-

ճառ: Այս այլասերված տենչանքը դառնում է անզուսպ՝ ամբողջու-

թյամբ տիրելով մարդուն ու ստիպելով նրան մեղք գործել: Այն բնա-

կան հակումից վերածվում է անկառավարելի կրքի՝ մղելով մար-

դուն բարոյական սկզբունքներին եւ Աստծո օրենքներին հակասող 

գործողությունների: Այսպիսով, մեղքը հենց ցանկության մեջ չէ, 

այլ դրա անօրինական բավարարման, անսանձ տռփանքով թելա-

դրված կոնկրետ մեղսական արարքի կատարման մեջ: Սեռական 

ցանկությունն ինքնին մեղք չէ, բայց այն կարող է դառնալ մեղքի 

աղբյուր, եթե այն չվերահսկվի ու չենթարկվի աստվածային կամքին 

եւ բարոյական օրենքին: Տռփանքը հաճախ քողարկվում է որպես 

սեր՝ օգտագործելով այս վեհ եզրույթը սեռական նողկալի դրսեւո-

րումները նշանակելու համար: Դրանով սիրո սրբությունը պղծվում 

է՝ դառնալով զուտ կենդանական բնազդի հոմանիշ: Իսկական սերը 

ենթադրում է աստվածային կերպարի ճանաչում սիրելի էակի մեջ։ 

Սերը, զրկված լինելով այս հոգեւոր բաղադրիչից, վերածվում է կեն-

դանական բնազդի՝ զուրկ որեւէ բարոյական արժեքից։ 



152 
 

Ութերորդ պատվիրանն է. «Մ՛ի գողացիր» (Ելից 20.15)։ Այդ 

պատվիրանը շատ ավելին է, քան պարզապես ուրիշի ունեցվածքը 

ֆիզիկապես հափշտակելու արգելք: Այն ներառում է գործողու-

թյունների լայն շրջանակ, որոնք վնաս են հասցնում մերձավորին 

ու նրա ունեցվածքին: Վարդան Այգեկցու խոսքերով. «Բազմատե-

սակ եւ մեծ ու փոքր է գողությունը, պետք է բոլորից էլ հրաժարվել, 

որպեսզի սովորելով դրանք՝ չկործանվեք»1։ Սա կարող է լինել կամ 

այլ մարդկանց իրերի ուղղակի յուրացում՝ մանր գողությունից մին-

չեւ խոշոր ֆինանսական խարդախություն, կամ անուղղակի վնաս, 

օրինակ՝ բիզնեսում խարդախություն, հարկերից խուսափում, պաշ-

տոնական դիրքի չարաշահում անձնական շահի համար, աշխատա-

վարձի կանխամտածված ցածր վճարում աշխատակիցներին: Այս 

պատվիրանի ոգու ներքո են նաեւ անպատասխանատու վարքագի-

ծը հանրային սեփականության նկատմամբ, վանդալիզմը կամ այ-

լոց ունեցվածքը վնասելը: Ի հավելումն գողության արգելքի՝ ութե-

րորդ պատվիրանը պահանջում է երկրային բարիքների արդարացի 

եւ պատասխանատու տնտեսավարում: Սա ներառում է ոչ միայն 

անձնական սեփականությունը, այլեւ հանրային ռեսուրսները, 

բնական հարստություններն ու համատեղ աշխատանքի պտուղնե-

րը: Քրիստոնեական վարդապետությունն ընդգծում է, որ բոլոր բա-

րիքներն Աստծո պարգեւ են, եւ մենք այդ պարգեւների միայն ժա-

մանակավոր սպասավորներն ենք: Ուստի դրանց նկատմամբ մեր 

վերաբերմունքը պետք է թելադրված լինի մերձավորի հանդեպ սի-

րով ու ընդհանուր բարօրության նկատմամբ հոգածությամբ։ Ուս-

տի նյութական բարիքները պիտի ծառայեն ոչ միայն մասնավոր 

շահերին, այլեւ ամբողջ հասարակությանը։ Այսինքն՝ հարուստները 

պետք է հիշեն աղքատների հանդեպ իրենց բարոյական պարտքը, 

 
1 Վարդան Այգեկցի, Խրատներ, Եր., 1999, էջ 126։ 



153 
 

իսկ հասարակությունն ամբողջությամբ պետք է հիշի ռեսուրսների 

արդար բաշխման եւ բոլորի համար արժանապատիվ կյանք ապա-

հովող պայմանների ստեղծման անհրաժեշտությունը: Սակայն ու-

թերորդ պատվիրանը չի հերքում մասնավոր սեփականության կա-

րեւորությունը: Սեփականության իրավունքը մարդու կյանքի կա-

րեւոր կողմն է, բայց բացարձակ արժեք չէ։ Այն միշտ պետք է են-

թարկվի արդարության ու մերձավորի հանդեպ սիրո սկզբունքին։ 

Գույքի տիրապետումը իրավունք չի տալիս այն օգտագործել ի 

վնաս այլ մարդկանց կամ հասարակության: 

Իններորդ պատվիրանն է. «Քո հարեւանի դեմ սուտ վկայու-

թյուն մի՛ տուր» (Ելից 20.16)։ Սուտ վկայությունն արգելող այս 

պատվիրանը բարոյականության հիմնարար սկզբունքներից է, որը 

բխում է աստվածային հայտնության բուն էությունից: «Ստախոս 

շուրթերը պիղծ են Տիրոջ առջեւ, ճշմարտության հաւատարիմ բե-

րանը հաճելի է նրան» (Առակ. 12․22)։ Իններորդ պատվիրանը ոչ 

միայն կոչ է անում խուսափել ստից, այլեւ պահանջում է անկեղ-

ծություն ու ճշմարտացիություն ուրիշների հետ շփման մեջ: Այս 

բարոյական պատվիրանը խորապես կապված է հավատացյալի 

կոչման հետ՝ հավատարիմ լինել Աստծուն՝ բացարձակ Ճշմարտու-

թյանը: Աստված ինքնին Ճշմարտությունն է, եւ Նրա հետեւորդները 

պիտի արտացոլեն այս Ճշմարտությունն իրենց կյանքում՝ դառնա-

լով լույսի ու ճշմարտության կրողներ մի աշխարհում, որը լցված է 

ստի եւ խաբեության խավարով: Սուտ վկայությունը, որպես իննե-

րորդ պատվիրանի խախտում, սոսկ կեղծիք կամ խաբեություն չէ: 

Այն ներառում է գործողությունների լայն շրջանակ՝ բացահայտ 

ստից ու զրպարտությունից մինչեւ ճշմարտության քողարկում, 

փաստերի աղավաղում եւ իրականության խեղաթյուրում: Կարեւոր 

է իմանալ, որ կեղծիքը, լինի դա ասված, թե արված, ոչնչացնում է 

վստահությունը՝ բոլոր առողջ մարդկային հարաբերությունների 



154 
 

հիմքը ընտանիքում, ընկերական հարաբերություններում, աշխա-

տանքում ու ընդհանուր առմամբ հասարակության մեջ: Ճշմարտու-

թյան դեմ զանցանքները, լինեն դրանք արտահայտված խոսքով թե 

գործով, խոր հետեւանքներ են ունենում ոչ միայն տուժողի, այլեւ 

ստախոսի համար: Դրանք վկայում են բարոյական շիտակության 

մերժման մասին եւ հանդիսանում են Աստծո հանդեպ դավաճանու-

թյուն, Նրա հետ վստահության ու անկեղծության վրա հիմնված մի-

ության խախտում: Այս հոգեւոր անկումը ենթադրում է անհատի 

ներքին ամբողջականության վերացում, ինքնահարգանքի կորուստ 

եւ վստահելի հարաբերություններ կառուցելու անհնարինություն: 

Ահա եւ իններորդ պատվիրանը կոչ է անում մշտական ազնվության 

ու անկեղծության՝ ճշմարտությունը դարձնելով առաջնորդող սկզ-

բունք կյանքի բոլոր բնագավառներում: Ըստ ս․ Եփրեմ Ասորու. «Ե-

թե ոք սիրում է ճշմարտությունը, ապա նա ճշմարտապես Քրիստո-

սի բարեկամն է, իսկ ով սիրում է սուտը, նա սատանայի սանն է»1։ 

Երդման տակ սուտ վկայություն տալը ծանր հանցագործու-

թյուն է, որը հայտնի է որպես երդմնազանցություն: Դրա հետե-

ւանքները հասարակության եւ արդարադատության համակարգի 

համար աղետալի են։ Ի տարբերություն պարզ սուտ վկայության՝ 

երդմնազանցությունը ներառում է ճշմարտության գիտակցված ու 

դիտավորյալ խեղաթյուրում, որը կատարվել է այն անձի կողմից, 

ով խոստացել է ասել ճշմարտությունը դատարանի կամ այլ լիա-

զորված մարմնի առջեւ: Այս խոստումը սովորաբար ուղեկցվում է 

երդմամբ, ինչը զգալիորեն բարձրացնում է պատասխանատվու-

թյան աստիճանը։ Երդմնազանցությունը կարող է տարբեր ձեւեր 

ունենալ: Սա կարող է լինել իրադարձությունների ամբողջական 

 
1 Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, с. 149. 



155 
 

կեղծումը, կամ փաստերի մասնակի խեղաթյուրումը, կարեւոր տե-

ղեկատվությունը լռության մատնելը կամ անկարեւոր մանրամաս-

ների ուռճացումը: Նման գործողությունների նպատակը միշտ 

նույնն է՝ ազդել դատավարության ընթացքի վրա ինչ-որ մեկի օգ-

տին: Հետեւանքները կարող են ճակատագրական լինել. անմեղ ան-

ձը կարող է դատապարտվել երկարաժամկետ ազատազրկման, իսկ 

մեղավորը կարող է խուսափել իր արժանի պատժից, ինչն էապես 

խաթարում է վստահությունը դատական համակարգի նկատմամբ։ 

Ավելին, նույնիսկ եթե երդմնազանցությունը չի հանգեցնում անօ-

րինական դատավճռի, այն, այնուամենայնիվ, վարկաբեկում է ար-

դարադատությունը: Դա բացասաբար է ազդում իշխանության 

հաստատությունների նկատմամբ հասարակության վստահության 

վրա: Երբ մարդիկ տեսնում են, որ արդարադատությունը կարելի է 

շրջանցել, դա խաթարում է արդարության եւ օրենքի գերակայու-

թյան հանդեպ նրանց հավատը: Սա հանգեցնում է ցինիզմի ու ան-

պատժելիության տարածման՝ պարարտ հող ստեղծելով հետագա 

հանցագործությունների համար։ 

Անհիմն դատողությունը, չարախոսությունը եւ զրպարտությու-

նը երեք կողմերն են մեկ երեւույթի՝ հարձակման անհատի պատվի 

եւ արժանապատվության վրա, ինչը իններորդ պատվիրանի լուրջ 

խախտում է: Նրանց միջեւ տարբերությունը հրապարակայնության 

ու ապացույցների առկայության աստիճանն է: Նա է մեղավոր ան-

հիմն դատողության մեջ, ով, չունենալով համոզիչ ապացույցներ, 

բարոյական արատ է վերագրում ուրիշին։ Սա կարող է դրսեւորվել 

բացահայտ մեղադրանքով, որը հիմնված է ասեկոսեների կամ անձ-

նական նախապաշարմունքների վրա: Չարախոսությունը, ի տար-

բերություն անհիմն դատողության, ներառում է այլ անձի թերու-

թյունների մասին տեղեկատվության տարածում այն մարդկանց 

միջավայրում, ովքեր նախկինում տեղյակ չեն եղել այդ մասին: Սա 



156 
 

գործողություն է՝ ուղղված մարդու հեղինակությանը վնասելուն։ 

Չարախոսությունը կարող է լինել բանավոր կամ գրավոր եւ միշտ 

ուղեկցվում է տվյալ տեղեկատվության տարածման օբյեկտիվ 

պատճառի բացակայությամբ: Սա նշանակում է, որ տեղեկատվու-

թյունը պետք է լինի ոչ միայն ճշմարիտ, այլեւ անհրաժեշտ հանրա-

յին բարօրության կամ այլոց իրավունքների ու շահերի պաշտպա-

նության համար: Զրպարտությունը երեք մեղքերից ամենածանրն 

է։ Այն ենթադրում է կեղծ տեղեկատվության կանխամտածված տա-

րածում, որը վնաս է հասցնում անհատի պատվին, արժանապատ-

վությանը եւ բարի համբավին: Զրպարտությունը միշտ հիմնված է 

ստի վրա, ու դրա նպատակը մարդուն վնասելն է։ Ըստ ս․ Հովհան 

Ոսկեբերանի. «Զրպարտությունը սարսափելի չարիք է»1։ 

Իններորդ պատվիրանի խախտումները ներառում են նաեւ 

ցանկացած խոսք կամ գործողություն, որոնք ուրիշին հաճոյանալու 

ցանկությունից բխելով՝ ամրապնդում եւ օրինականացնում են ու-

րիշի խաբեությունն ու անբարոյական վարքը: Շողոքորթությունը 

պարզապես տհաճ հատկություն չէ, այլ բարոյական լուրջ զան-

ցանք, որի ծանրությունը բազմապատկվում է, եթե այն դառնում է 

արատավորության խթան կամ նպաստում ծանր մեղք գործելուն: 

Ըստ էության, հաճոյախոսը դառնում է հանցակից՝ քողարկելով 

սխալ արարքը շողոքորթությամբ: Նրա լռությունը կամ բացահայտ 

հավանությունը նպաստում են չարիքի տարածմանը եւ բարոյական 

սկզբունքների ոչնչացմանը: Կարեւոր է հասկանալ, որ ընկերոջն 

օգնելու կամ ընկերասիրություն դրսեւորելու ցանկությունը չի կա-

րող պատրվակ լինել շողոքորթ հայտարարությունների համար: Իս-

կական բարեկամությունը հենվում է ազնվության ու փոխադարձ 

հարգանքի, այլ ոչ թե ամենաթողության վրա: Ըստ ս․ Բարսեղ 

 
1 Симфония по творениям святителя Иоанна Златоуста, с. 212. 



157 
 

Կեսարացու. «Շողոքորթությունը թաքուն չարագործություն է մեր-

ձավորի դեմ, որը կատարվում է բարության դիմակի տակ»1։ Մեր-

ձավորի հանդեպ անկեղծ հոգատարությունը չի նշանակում աչք 

փակել նրա թերությունների եւ արատների վրա, այլ պահանջում է 

նուրբ, բայց հաստատակամ հիշեցում բարոյական սկզբունքների ու 

սեփական արարքների համար պատասխանատվության մասին:  

Տասներորդ պատվիրանն է. «Ո՛չ քո մերձավորի տան, ո՛չ նրա 

ագարակի վրա աչք մի՛ ունեցիր: Ո՛չ քո մերձավորի կնոջ վրա, ո՛չ 

նրա ծառայի վրա, ո՛չ նրա աղախնու վրա, ո՛չ նրա եզան վրա, ո՛չ 

նրա էշի վրա, ո՛չ նրա անասունի վրա, ո՛չ այն ամենի վրա, ինչ քո 

մերձավորինն է, աչք մի՛ ունեցիր» (Ելից 20.17)։ Մարդկային զգաց-

մունքները, հատկապես նրանք, որ կապված են զգայությունների 

հետ, մեր ցանկությունների հզոր շարժիչն են: Սովի զգացումը մեզ 

ստիպում է ուտելիք փնտրել, ցուրտը՝ ջերմություն։ Հարմարավե-

տության այս ցանկությունները բնական են եւ ապահովում են մեր 

գոյատեւումն ու բարեկեցությունը: Սակայն հաճախ այդ բնական 

ցանկությունները վերածվում են տիրելու անհագ ծարավի՝ դուրս 

գալով ողջամտության սահմաններից: Մենք սկսում ենք ցանկանալ 

այն, ինչ մեզ չի պատկանում, յուրացնել այն, ինչ իրավամբ պատ-

կանում է ուրիշներին: Այս ագահությունը, տիրելու այս անհագ 

ցանկությունը դառնում է լուրջ բարոյական խնդիր, բազմաթիվ 

հակամարտությունների եւ անարդարությունների հիմքը դառնա-

լով։ Ագահությունն արգելող տասներորդ պատվիրանը («Աչք մի ու-

նեցիր…») զգուշացնում է նման անզուսպ ցանկության խոր վտան-

գի մասին: Ըստ ս․ Գրիգոր Նազիանզացու. «Ագահությունն ամենու-

րեք գարշելի է»2։ Այն պարզապես չի արգելում գողությունը կամ 

 
1 Симфония по творениям святителя Василия Великого, с. 185. 
2 Симфония по творениям святителя Григория Богослова, с. 186. 



158 
 

կողոպուտը, այլ ուղղված է խնդրի բուն հիմքին՝ ուրիշի ունեցված-

քը յուրացնելու անարդար ցանկությանը: Այս ցանկությունը, որը 

սնվում է հարստության ու իշխանության անսահման ծարավով, 

ոչնչացնում է միջանձնային հարաբերությունների եւ հասարակա-

կան կարգի ներդաշնակությունը: Ուրիշների նկատմամբ նյութա-

կան գերազանցության ձգտումը, հարստության, հեղինակության 

ու հասարակական կարգավիճակի համար մրցավազքը հաճախ բե-

րում են ուրիշների շահագործման, խաբեության եւ անարդարու-

թյան: Ագահությունը չի դրսեւորվում լոկ նյութական բարիքների 

ցանկությամբ, այն կարող է տարածվել կյանքի ամեն մի ոլորտում: 

Մրցակցի համբավը վնասելու, նրա հաճախորդին խլելու, նրան ար-

ժանի դիրքից զրկելու մղումը նույնպես ագահության դրսեւորում է՝ 

թեկուզ ոչ նյութական իմաստով։ Տասը պատվիրաններում ագահու-

թյան դեմ արգելքը խոր բարոյական նշանակություն ունի. այն կոչ 

է անում չափավորություն ցուցաբերել ցանկությունների մեջ ու 

հարգել այլ մարդկանց իրավունքները: Ուստի կարեւոր է վերա-

հսկել ցանկությունները, զարգացնել չափի զգացողությունը եւ ձգ-

տել ոչ միայն նյութական, այլեւ հոգեւոր հարստության: 

Տասներորդ պատվիրանը արգելում է նախանձը՝ մատնանշե-

լով այս զգացողության խոր վտանգը՝ քանի որ այն մարդկային 

բազմաթիվ դժբախտությունների արմատն է։ Նախանձը թույն է, ո-

րը քայքայում է հոգին եւ դրդում գործողություններ կատարել, ո-

րոնք հաճախ կործանարար հետեւանքներ են ունենում: Ըստ ս․ Հով-

հան Ոսկեբերանի. «Ինչպես ծառի մեջ գոյացող որդը նախ հենց 

ծառն է ուտում, այդպես էլ նախանձը նախ կործանում է իրեն ծնած 

հոգին»1։ Սուրբ Գիրքն ուղիղ մատնանշում է նախանձը որպես 

հրեշտակների անկման պատճառ, որպես հենց սկզբնական մեղք, 

 
1 Симфония по творениям святителя Иоанна Златоуста, с. 169. 



159 
 

որի միջոցով մահը մտավ աշխարհ: Պատմությունը լի է օրինակնե-

րով, թե ինչպես նախանձը կործանեց ճակատագրեր, ընտանիքներ 

եւ ամբողջ պետություններ: Հիշենք Կայենի ու Աբելի աստվածաշն-

չյան պատմությունը՝ նախանձի մահացու ազդեցության վառ օրի-

նակը, որը հանգեցրեց եղբայրասպանության: Նախանձը պարզա-

պես դժգոհության զգացում չէ, դա բարդ հոգեվիճակ է, որը ներա-

ռում է գացմունքների մի ամբողջ շարք՝ վրդովմունք, դժգոհություն 

ինքն իրենից, թերարժեքության զգացում եւ, ամենավտանգավորը՝ 

նրան, ում նախանձում են, վնասելու ցանկություն: Սա ուրիշի բա-

րեկեցությունը ոչնչացնելու ակտիվ ցանկություն է: Նախանձը կա-

րող է դրսեւորվել տարբեր ձեւերով՝ թաքնված վատաբանությունից 

մինչեւ վնաս հասցնելու ակնհայտ փորձեր ու նույնիսկ ուղղակի 

բռնության ակտեր: Նախանձը ոչ միայն ուրիշի ունեցածին տիրե-

լու, այլեւ ուրիշին դրանից զրկելու ցանկությունն է: 

Ի հայտ գալուց հետո նախանձը, որն ի սկզբանե գոյություն ու-

նի մարդու մտքում, աստիճանաբար անցնում է զգացմունքների 

տիրույթ։ Այնտեղ է այն սկսում զարգանալ՝ ձեւավորելով դժբախ-

տության այդ բարդույթը, որը դառնում է այս արատի բնորոշ գիծը։ 

Մենք համարում ենք, որ մեկ ուրիշը երջանկություն է վայելում մեր 

հաշվին, եւ այս զգացումը մեզ ցավալի ապրումներ է պատճառում: 

Սակայն այս զգացողության մեջ կա որոշակի դիվական հաճույք, 

որը մենք ակամա սկսում ենք փայփայել ու պահպանել։ Մենք խո-

րասուզվում ենք մեր դժբախտության մասին մտքերի մեջ, ինչը 

հանգեցնում է մեր հոգիների չարացածությանը: Այս վիճակը, երբ 

նախանձը դառնում է ոչ միայն զգացմունք, այլեւ իսկական մտա-

տանջություն, ստիպում է մեզ կենտրոնանալ այն ամենի վրա, ինչը 

մեզ պակասում է, այլ ոչ թե վայելել այն, ինչն արդեն ունենք։ Մենք 

սկսում ենք մեզ համեմատել ուրիշների հետ, եւ նման համեմա-

տությունը միմիայն մեծացնում է մեր ներքին դառնությունն ու 



160 
 

դժգոհությունը։ Արդյունքում, նախանձը, որը կարող էր պարզա-

պես անցողիկ զգացում լինել, դառնում է իսկական բեռ՝ ծանրաց-

նելով մեր գոյությունը։ Մենք կորցնում ենք մեր կյանքի դրական 

պահերը տեսնելու ունակությունը եւ սեւեռվում բացասականի 

վրա, ինչը միայն ուժեղացնում է մեր ներքին տառապանքները: 

Նախանձը դաժանության եւ անարդարության հողն է հանդի-

սանում: Այն ապականում է մտքերն ու զգացմունքները՝ ազատելով 

նրանց բարոյական ցանկացած սահմանափակումից։ Նախանձողն 

ընդունակ է միայն վատ բաներ ցանկանալ իր մրցակցին՝ ամբողջո-

վին անտեսելով բարոյական չափանիշները։ Մրցակիցը վերածվում 

է թշնամու, ատելության առարկայի։ Այսպիսով, նախանձը ատելու-

թյան անմիջական նախադրյալն է, դրա անմիջական պատճառը եւ 

անբաժանելի մասը։ Նախանձը պարզապես բացասական զգացում 

չէ, դա կործանարար կիրք է, որը կարող է խեղաթյուրել ընկալումն 

ու առաջացնել չարագույն ցանկություններ մեկ այլ անձի նկատ-

մամբ: Այն քանդում է բարոյական արգելքները՝ թույլ տալով մար-

դուն մտածել եւ գործել առանց խղճի խայթի՝ իր ողջ էներգիան 

ուղղելով վնասելու նրան, ում նախանձում է։ 

Նախանձը դառնության խոր զգացում է՝ առաջացած է մեկ այլ 

մարդու հաջողության ու բարեկեցության հետեւանքով: Ի տարբե-

րություն այլ մեղքերի, որոնք կարող են գոնե որոշ հաճույք բերել՝ 

թեկուզ կեղծ, նախանձը լոկ տառապանք է պատճառում: Նախան-

ձողը տանջանք է ապրում իր իսկ արարքներից։ Նախանձը բնորոշ 

չէ նրան, ով մերժում է երկրային բարիքները եւ ձգտում հոգեւոր 

կատարելության։ Ինչո՞ւ նախանձել երկրայինին ու անցողիկին, ե-

թե ձգտում ես արդեն հավերժության եւ երկնային պարգեւների։ Ով 

կենտրոնացած է հավիտենական արժեքների վրա, չի նախանձի 

ձեռքբերումներին մահկանացու, ժամանակավոր աշխարհում: 

  



161 
 

 

Գ Լ Ո Ւ Խ  Զ  
 

Ինը երանիների մասին 

 

«Կյանքի» եւ «մահվան» միջեւ ընտրությունը (Բ Օրին. 30.19; Ե-

րեմ. 21.8) Հին Կտակարանի կենտրոնական թեման է: Այն չի սահ-

մանափակվում ֆիզիկական գոյությամբ կամ դրա բացակայու-

թյամբ, այլ խորանում է մարդու հոգեւոր վիճակի ու Աստծո հետ 

նրա հարաբերությունների մեջ: «Կյանքի» ընտրությունը ենթա-

դրում էր ոչ միայն երկարակեցություն, այլեւ լիարժեք, իմաստալից 

կյանք՝ լի Աստծո օրհնություններով եւ Տիրոջ կամքի հետ ներդաշ-

նակությամբ: «Մահը» ներկայացնում էր ոչ միայն ֆիզիկական մա-

հը, այլեւ հոգեւոր դեգրադացումը, Աստծուց օտարումը, որն ուղե-

կցվում էր տառապանքներով ու զրկանքներով։ Հին Կտակարանը 

հետեւողականորեն ուղղորդում էր իսրայելացիներին «իրենց ամ-

բողջ սրտով եւ ամբողջ հոգով» սիրելու Տեր Աստծուն (Բ Օրին. 30.6)՝ 

խոստանալով կյանք դրա համար: Սակայն այս սիրո ձեռքբերումը 

պահանջում էր նախնական ներքին վերափոխում, որը կոչվում էր 

«սրտի թլփատություն» (Բ Օրին. 6.6; Երեմ. 4.4; Գործք 7.51): Սա 

պարզապես փոխաբերություն չէ, այլ մեղքից հոգեւոր մաքրագործ-

ման եւ Աստծուն նվիրվածության խորհրդանիշ: «Սրտի թլփատու-

թյունը» ենթադրում է ապաշխարություն, հրաժարում եսակենտրո-

նությունից ու Աստծո կամքին լիակատար հնազանդություն։ Դա 

բարդ եւ երկարատեւ գործընթաց է, որը պահանջում է մշտական 

ջանք ու խոնարհություն: Արտաքին ծեսերը, ինչպիսիք են թլփա-

տությունը, ծառայել են որպես այս ներքին փոփոխության խորհր-

դանիշներ՝ մատնանշելով մարդկային ողջ կյանքի արմատական 

վերափոխման անհրաժեշտությունը: Այս դժվարին ճանապարհը 



162 
 

քաջալերելու համար Աստված ստեղծեց օրհնությունների եւ ա-

նեծքների համակարգ, որը սերտորեն կապված էր Օրենքի կատար-

ման կամ խախտման հետ: 

Օրհնությունը չի սահմանափակվում նյութական բարգավաճ-

մամբ, թեեւ ներառում էր այն: Այն ներկայացնում էր ներդաշնակ 

գոյություն կյանքի բոլոր բնագավառներում՝ հարստություն ու ա-

ռատություն (Բ Օրին. 28.11-12), լավ առողջություն (Բ Օրին. 28.6), 

սերունդների պտղաբերություն եւ բարգավաճում (Բ Օրին. 28.3-4), 

հաղթանակ թշնամիների հանդեպ (Բ Օրին. 28.7), իմաստություն ու 

հասկացողություն (Բ Օրին. 28.9): Դա ամբողջական բարեկեցու-

թյուն էր՝ հիմնված Աստծո եւ ուրիշների հետ արդար հարաբերու-

թյունների վրա: Անեծքը, ինչպես օրհնությունը, ուներ բազմակող-

մանի բնույթ. այն ոչ միայն պատժում էր մեղքը, այլեւ ցույց էր 

տալիս անհնազանդության կործանարար հետեւանքները: Սրանք 

պարզապես պատահական դժբախտություններ չէին, այլ Աստծո 

նպատակաուղղված արարքներ, որոնք պետք է մարդուն առաջնոր-

դեին ապաշխարության: Երկրորդ Օրինաց 28-ը մանրամասնում է 

Օրենքը չպահելու հետեւանքները՝ հիվանդություն, սով, պարտու-

թյուն թշնամիներից, աղքատություն, նվաստացում ու այն ամենի 

ոչնչացումը, ինչին դիպչել է մարդ (Բ Օրին. 28. 15-26): Նույնիսկ ան-

ազնիվ միջոցներով ձեռք բերված նյութական բարգավաճումը, ի 

վերջո, հանգեցնում է հոգեւոր մահվան եւ կործանման: Կարեւոր է 

հասկանալ, որ Հին Կտակարանի օրհնությունների ու անեծքների 

համակարգը ծառայում էր որպես դաստիարակչական գործիք՝ 

ուղղված Աստծո օրենքը սովորեցնելուն եւ Նրա հետ Իսրայելի ժո-

ղովրդի պատշաճ հարաբերությունները հաստատելուն: Դա Աստ-

ծուն աստիճանաբար մոտենալու ճանապարհ էր, որը մարդկությա-

նը նախապատրաստեց Մեսիայի՝ Հիսուս Քրիստոսի գալուստին, Ով 

պիտի քավեր մարդկության մեղքերն ու բացեր փրկության ուղին 



163 
 

ոչ թե օրենքի կատարմամբ, այլ հավատքով: Հին Կտակարանի օրհ-

նություններն ու անեծքները մատնանշում էին ավելի խոր իրակա-

նություն՝ մեր ընտրությունների անխուսափելի հետեւանքները եւ 

Աստծո կամքին համապատասխան արդար ապրելու կարեւորու-

թյունը: Այս համակարգը կենդանի փոխազդեցություն էր Աստծո 

հետ՝ ուղղված հոգեւոր կատարելագործմանն ու Բարձրյալի հետ 

արժանի մտերմությանը: 

Հին Կտակարանում մարդուն տրվեց «սուրբ օրենք», որը ներ-

առում էր սուրբ, արդար եւ բարի համարվող պատվիրաններ: Այս 

պատվիրանները կոչված էին առաջնորդելու մարդկանց արդարու-

թյան ճանապարհով ու օգնելու նրանց՝ ապրելու Աստծուն հաճելի 

կյանքով: Սակայն, չնայած այս պատվիրանների բարձր հոգեւոր 

արժեքին, պարզվեց, որ մարդն իր էությամբ հակված է մեղքին եւ 

ենթարկվում է դրա ազդեցությանը (հմմ. Հռոմ. 7.14): Այսպիսով, 

թեեւ օրենքը տրվել է կյանքի համար, սակայն այն, ցավոք, դարձել 

է հոգեւոր մահվան պատճառ։ Պատվիրանները, որոնք նախատես-

ված էին ծառայելու ուսուցման ու պաշտպանության համար, ի վեր-

ջո, բացահայտեցին մարդու մեղսական էությունը եւ դրանց հա-

մապատասխան ապրելու նրա անկարողությունը: Սա ակնհայտ 

դարձավ, երբ մարդիկ սկսեցին գիտակցել, որ օրենքին հետեւելով 

չեն կարող հաղթահարել իրենց թուլություններն ու արատները։ Ա-

վելին, կարեւոր է նշել, որ օրենքը ոչ միայն բացահայտում էր մեղքը, 

այլեւ ընդգծում էր քավության եւ ողորմության անհրաժեշտությու-

նը: Այն ծառայեց որպես մարդու էության ավելի խոր ըմբռնման ու 

փրկության անհրաժեշտության ազդարար: Նոր Կտակարանում Հի-

սուս Քրիստոսի գալուստով պարզ դարձավ, որ օրենքն ինքնին չի 

կարող փրկել, այլ լոկ մատնանշել Փրկչի անհրաժեշտությունը, որը 

կբերի ներում եւ քավություն: Այդպես՝ Հին Կտակարանի օրենքը 

կարեւոր քայլ դարձավ մարդկության փրկության ճանապարհին՝ 



164 
 

ընդգծելով, որ առանց Աստծո օգնության մարդը չի կարող հասնել 

արդարության ու փրկվել: 

Հին Կտակարանում այն մարդը, ով մեղքերի թողություն է ստա-

ցել, երանելի է կոչվում (Սաղմ. 31.1-2)։ Այնտեղ երանության ըմ-

բռնումը, որն այդ ժամանակի ամենաարդար եւ զգայուն մարդ-

կանց ձգտումների բարձրագույն նպատակն էր, բարդ հասկացու-

թյուն էր, որը ներառում էր երկու անբաժանելի կողմեր: Նախ՝ դա 

Աստծո կողմից մեղքերի ներումն է, մեղքից ազատագրումը։ Սա 

իրական աստվածային գործողություն է, մարդու կարգավիճակի 

փոփոխություն Աստծո առջեւ: Աստվածային ներման գաղափարը 

սերտորեն միահյուսված էր ուխտի գաղափարի հետ՝ Աստծո ու նրա 

ժողովրդի միջեւ հատուկ միություն, որը ենթադրում է հավատար-

մություն երկու կողմերի համար: Երկրորդ՝ երանությունը ներա-

ռում էր աստվածային ներում ստացող մարդու խորապես անձնա-

կան փորձառություն: Դա հոգեւոր վերելքի, բերկրանքի վիճակ էր, 

որը չէր ստվերվում որեւէ կասկածով կամ վախով: Սրանք պարզա-

պես մակերեսային հույզեր չեն, այլ Աստծո եւ սեփական անձի մի-

ջեւ խաղաղության ու ներդաշնակության խոր զգացում: Սաղմոսնե-

րում այս հոգեվիճակը նկարագրվում է որպես «ուրախություն Աստ-

ծո երեսի առաջ», որպես կյանքի լիություն եւ անվերապահ սիրո 

զգացում: Այս ուրախությունն ու երջանկությունը Աստծո գործուն 

որոնման, փրկության ձգտման արդյունք էին, որը Աստված տալիս 

է որպես Իր պարգեւ։ Երանությունը սերտորեն կապված էր արդար 

ապրելու, ապաշխարության եւ Աստծո հետ ունեցած ուխտին հա-

վատարմության հետ: Հին Կտակարանի արդար մարդիկ, ինչպես 

Աբրահամը կամ Մովսեսը, ոչ միայն սպասում էին աստվածային 

ներման, այլեւ ձգտում էին ապրել աստվածային կամքին համապա-

տասխան, ու նրանց երանությունը վարձատրություն էր իրենց հա-

վատարմության եւ հնազանդության համար: Այդպես՝ երանության 



165 
 

մասին Հին Կտակարանի ըմբռնումն ընդգծում էր աստվածային 

գործողության ու մարդկային արձագանքի անքակտելի կապը: Ե-

րանության այս ամբողջական տեսլականը նշանակալի ազդեցու-

թյուն ունեցավ փրկության եւ սրբության քրիստոնեական ըմբռն-

ման հետագա զարգացման վրա: 

Լեռան քարոզը սկսվում է «Երանի…» բառով՝ այդպիսով ոչ մի-

այն ազդարարելով Աստծո Արքայության գալուստը (Մատթ. 4.23), 

այլեւ բացահայտելով դրան հասնելու ուղիները: Հիսուս Քրիստոսը 

ոչ միայն հայտարարեց փրկության մոտենալու մասին, այլեւ նշեց, 

թե ինչ որակներ են անհրաժեշտ դրա համար։ Արքայության Ավե-

տարանը, որը նա բերեց, պատասխանն էր մարդկության հոգեւոր 

ձգտումներին, որոնք նկարագրված են Հին Կտակարանում իբրեւ 

Աստծուն մերձենալու ու մեղքերից մաքրվելու ծարավ: Բայց դրան 

տանող ճանապարհը հեշտ չէ, եւ առանցքային է մնում այն հարցը, 

թե ով կարող է ընկալել այս խոստացված երանությունը։ Լեռան 

քարոզն այս հարցի մանրամասն պատասխանն է։ Այդ քարոզի սկզ-

բում թվարկված երանիները իդեալական վիճակի պասիվ նկարա-

գրություն չեն, այլ անձնական վերափոխման ակտիվ կոչ: Դրանք 

հոգեւոր զարգացման, Աստծո հետ ներքին ներդաշնակություն եւ 

մտերմություն գտնելու ուղեցույց են: 

«Երանի՜ հոգով աղքատներին, որովհետեւ նրանցն է երկնքի 

արքայութիւնը» (Մատթ. 5․3)։ Հոգով աղքատությունը խոնարհ վե-

րաբերմունք է սեփական հոգեւոր որակների նկատմամբ, իր մեղ-

սականության խոր գիտակցումը: Այս պայմանը ենթադրում է, որ 

մարդը չի հպարտանում իր ձեռքբերումներով ու նվաճումներով, 

այլ ընդհակառակը, գիտակցում է իր թերությունները եւ թուլու-

թյունները։ Հոգեւոր աղքատությունը հպարտության, ունայնու-

թյան ու ինքնասիրության հակառակն է, որոնք հաճախ հանգեց-

նում են հոգեւոր անկման: Խոնարհությունը Աստծո հետ մարդու 



166 
 

հարաբերությունները վերականգնելու բանալին է: Միայն խոնար-

հության միջոցով մենք կարող ենք հասկանալ մեր իսկական էու-

թյունը եւ ընդունել Աստվածային շնորհը: Ըստ ս․ Բարսեղ Կեսա-

րացու. «Նա, ով ցանկանում է Երկնքի Արքայության մեջ արժանա-

նալ ավելի մեծ փառքի, այստեղ պիտի սիրի խոնարհությունն ու 

նվաստացումն ուրիշների առաջ»1։ 

Մտածելով իր էության մասին՝ մարդը հաճախ բացահայտում է 

մի դառը ճշմարտություն՝ ինքը՝ աստվածային մեծ պարգեւի՝ ազատ 

կամքի տերը, կամավոր ենթարկել է այն իր կրքերին։ Հիմա նա շատ 

ավելի վատ գերության մեջ է, քան ֆիզիկական ձեռնաշղթաներով 

կապված մեկը։ Կրքերի շղթաներն աննյութական են, բայց շատ ա-

վելի ամուր, քան պողպատը, զրկում են մարդուն անկախ ընտրու-

թյուն կատարելու հնարավորությունից: Ըստ ս․ Բարսեղ Կեսարա-

ցու. «Գիտեմ ուրիշ ալիքներ եւ ահավոր ալեկոծում, որը բարձրա-

նում է հոգու մեջ՝ մարմնական կրքերի ալեկոծումը»2։ Դա ստրկու-

թյուն է, որից ազատվելը շատ ավելի դժվար է, քան ցանկացած 

ֆիզիկական կապանքից: Մարդու բնական բանականությունն ինք-

նին գիտելիքի հուսալի գործիք չէ: Այն հակված է իրականության 

մակերեսային ընկալման, սխալ դատողությունների ու ինքնախա-

բեության։ Մարդու դատողությունները, որոնք հաճախ ուղեկցվում 

են ունայնությամբ եւ հպարտությամբ, հազվադեպ են արտացոլում 

աշխարհի իրական պատկերը: Դա լոկ փայլուն, բայց փխրուն 

պատյան է, որը թաքցնում է ներսի դատարկությունը: Նրա ներուժը 

մնում է չօգտագործված՝ հողի մեջ թաղված թանկարժեք քարի 

նման։ Մենք հակված ենք ուռճացնելու մեր մտավոր կարողություն-

ները՝ անտեսելով մեր գիտելիքների ու իմացության հսկայական 

 
1 Симфония по творениям святителя Василия Великого, с. 397. 
2 Там же, с. 422. 



167 
 

բացերը: Նույնիսկ ամենափայլուն մտքերը, որոնք հղկված չեն հո-

գեւոր փորձով, հաճախ կոպիտ սխալներ են պարունակում, քանի 

որ զերծ չեն նեղ հայացքներից եւ անձնական նկրտումներից: Ոչ 

պակաս անմխիթար վիճակում է մեր զգացմունքների ու բարոյա-

կան արժեքների աղբյուրը՝ սիրտը։ Եսասիրությունը, թույլ կամքը 

եւ վայելքների անհագ ծարավն անմաքուր սրտի սովորական ուղե-

կիցներն են։ Այս հատկանիշներն անփոփոխ չեն, բայց խիստ դժվա-

րացնում են հոգեւոր աճի ու ինքնակատարելագործման ճանա-

պարհը։ Եսակենտրոնությունը մթագնում է մեր տեսլականը՝ խան-

գարելով մեզ տեսնել ուրիշների կարիքները եւ հասկանալ սեփա-

կան գոյության իմաստը: Հոգու դատարկությունը մարդուն դրդում 

է երեւակայական երջանկություն փնտրել ակնթարթային հաճույք-

ների մեջ, որոնք էլ իրենց հերթին ավելի են խորացնում դժգոհու-

թյան ու միայնության զգացումը։ 

Ոչինչ մեզ չի մոտեցնում Աստծուն եւ սիրտը լցնում Նրա հան-

դեպ սիրով, բացի իսկական խոնարհությունից՝ զուգորդված ակնա-

ծանքով ու անկեղծ աղոթքով: Ըստ ս․ Եփրեմ Ասորու. «Ե՛ւ Աստծուն, 

ե՛ւ մարդկանց ատելի է հպարտությունը, իսկ խոնարհություն սի-

րողներին վեհացնում է Տերը»1։ Խոնարհությունն առաջացնում է ա-

պաշխարության, որը մարդուն ազատում է հպարտությունից ու 

ինքնահավանությունից: Լոկ սեփական մեղքերի անկեղծ, հավատ-

քի վրա հիմնված խոստովանության դեպքում մարդը կարող է հնա-

զանդությամբ եւ խոնարհությամբ դիմել Քրիստոսին՝ գիտակցելով 

Նրա սրբությունը: Այդ գործընթացի անբաժանելի մասն է խոնար-

հությունը, առանց որի, առանց Աստծո սրբության առջեւ սեփական 

անզորությունն ընդունելու, ապաշխարությունը մնում է ձեւական 

ու չի բերում իսկական հոգեւոր բժշկություն: 

 
1 Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, с․ 369. 



168 
 

Իսկական խոնարհությունը ցուցադրական արարք չէ, այլ հո-

գու խոր ներքին վիճակ, որը միշտ չէ, որ համընկնում է արտաքին 

դրսեւորման հետ։ Շատերը վարպետորեն պատկերում են խոնար-

հությունը՝ դրսեւորելով արտաքին հնազանդություն, սակայն ներ-

քուստ լեցուն են հպարտությամբ եւ ինքնահավանությամբ: Նրանք 

կարող են հրաժարվել աշխարհիկ բարիքներից՝ պաշտոններից, կո-

չումներից, պատիվներից, բայց միեւնույն ժամանակ համառորեն 

ձգտել ճանաչման, թեեւ այլ հարթությունում՝ հոգեւոր ոլորտում, 

որպես սուրբ հարգվելու ցանկություն ունեն: Սա կեղծավորություն 

է, դիմակ, որի հետեւում թաքնված է նույն ունայնությունը։ Կան 

մարդիկ, ովքեր իրենց հրապարակավ անվանում են մեղավոր, բայց 

միեւնույն ժամանակ չափազանց ցավոտ են արձագանքում ուրիշ-

ների նույնանման հայտարարություններին։ Սա նրանց թերություն-

ների իրական ճանաչում չէ, այլ ընդամենը բարենպաստ լույսի ներ-

քո ներկայանալու փորձ՝ թաքնվելով ցուցադրական ինքնադատա-

պարտման հետեւում։ Նման խոնարհությունը խաղ է, թատերական 

ներկայացում, որը նախատեսված է ուրիշների ընկալման համար։ 

Նրանք խոնարհություն են ձեւացնում, բայց նրանց սրտերը մնում 

են անփոփոխ՝ լի իրենց անխախտ «ես»-ով։ Խոնարհության արտա-

քին ձեւը չի համապատասխանում նրանց ներքին վիճակին: Կարելի 

է տեսնել մարդկանց, ովքեր քայլում են պատառոտված հագուս-

տով, ցույց տալով իրենց աղքատությունն ու ճգնությունը, բայց 

նրանց սրտերը մնում են իսկական խոնարհությունից զուրկ: 

Նրանք չեն ցանկանում զգալ ներքին տառապանք, չեն պատրաստ-

վում հոգեւոր վերափոխման, նրանց «պատառոտված հագուստը» 

ծառայում է միայն իբրեւ դիմակ՝ թաքցնելու իրենց իսկական էու-

թյունը։ Լռությունը նույնպես խոնարհության երաշխիք չէ։ Շատերը 

քիչ են խոսում, բայց միեւնույն ժամանակ նրանց սրտում եռում է 

քննադատությունն ու դատապարտումը հարեւանների հասցեին։ 



169 
 

Նրանց ներաշխարհը լցված է չարությամբ, ատելությամբ, նախան-

ձով, մինչդեռ արտաքուստ նրանք հանգիստ եւ լուռ բարության օ-

րինակ են։ Իսկական խոնարհությունն անձի խոր փոփոխություն է, 

ներքին աշխատանք սեփական անձի վրա, մշտական ինքնակատա-

րելագործում եւ հոգեւոր աճի ձգտում, որի նշանը տեսանելի կլինի 

անձի բոլոր գործողություններում ու մտքերում, եւ ոչ միայն արտա-

քին դրսեւորումներում: 

Խոնարհությունը թուլություն չէ, այլ ուժ, որը թույլ է տալիս մեզ 

մի կողմ թողնել մեր սեփական կարեւորության մասին կեղծ պատ-

կերացումներն ու տեսնել մեզ այնպիսին, ինչպիսին կանք՝ սահմա-

նափակ, անկատար արարածներ, որոնք Աստծո ողորմության կա-

րիքն ունեն: Կարեւոր է հիշել սեփական անցավորությունը եւ եղ-

ծականությունը: Մահվան մասին մտորումներն օգնում են մեզ՝ 

հասկանալու երկրային կյանքի ժամանակավոր բնույթն ու հոգեւոր 

արժեքների առաջնահերթությունը նյութական արժեքների նկատ-

մամբ: Դա օգնում է հրաժարվել բոլոր անկարեւոր բաներից՝ կենտ-

րոնանալով գլխավորի վրա՝ հոգեւոր աճի ու ներդաշնակության իր 

հոգու եւ Աստծո միջեւ: 

Խոնարհությունը հաճախ ուղեկցվում է արտասուքով՝ սեփա-

կան մեղքերի ու անկատարության գիտակցումից, ինչպես նաեւ ե-

րախտագիտության արցունքներով Աստծո ներման եւ սիրո հա-

մար: Ըստ ս․ Եփրեմ Ասորու. «Բարի կյանքի սկիզբն արտասուքն է 

աղոթքի ժամանակ»1։ Մենք պետք է հստակ տեսնենք մեր ոչնչու-

թյունը Աստվածային մեծության հանդիման ու գիտակցենք մեր ամ-

բողջական կախվածությունը Նրանից: Այդ գիտակցումն իրական 

հոգեւոր աճի բանալին է: Մաքուր աղոթքը, իր հերթին, այս գործ-

ընթացի անբաժանելի մասն է: Այն չի սահմանափակվում միայն 

 
1 Там же, с. 356. 



170 
 

հայտնի աղոթքների մեխանիկական կրկնությամբ, այլ սրտի զե-

ղում է, որով մենք արտահայտում ենք մեր ուրախությունը եւ վիշ-

տը, խնդրում մեղքերի թողություն ու շնորհակալություն հայտնում 

այն ամենի համար, ինչ Աստված տվել է մեզ: Աստծո առջեւ ակնա-

ծանքի եւ խոնարհության խոր զգացումը, որով ուղեկցվում է աղոթ-

քը, թույլ է տալիս զգալ Նրա հետ իրական միասնությունը, Նրա 

ներկայությունն ու սերը: Խոնարհության, ակնածանքի եւ մաքուր 

աղոթքի համադրությունը պարարտ հող է ստեղծում հոգեւոր աճի 

համար՝ ավելի մոտեցնելով մեզ Աստծուն: 

Մարդիկ, ովքեր ունեն հոգու աղքատություն, ընդունակ ու ար-

ժանի են Երկնքի Արքայությունում երանություն ստանալու: Նրանք 

գիտակցում են իրենց անարժանությունը, ինչը թույլ է տալիս լիո-

վին հանձնվել Աստվածային շնորհի ազդեցությանը: Նման մարդիկ 

չեն ապավինում իրենց ուժերին, այլ ապավինում են Աստծուն, որն 

իրենց առաջնորդում է փրկության ճանապարհով: Խոնարհությունը 

չի նշանակում, որ մարդ պետք է իրեն նվաստացնի կամ անարժեք 

համարի։ Դա պարզապես այն գիտակցումն է, որ իսկական ուժը եւ 

իմաստությունը գալիս են լոկ Աստծուց՝ ողջ բարիքի միակ Աղբյու-

րից: Մենք պետք է հասկանանք, որ մեզնից իսկապես բարի բան չի 

կարող առաջանալ։ Այսպիսով, հոգու աղքատությունը ճշմարիտ 

երանության ու խաղաղության ճանապարհն է, որին կարելի է հաս-

նել միայն Աստծո առջեւ խոր խոնարհության միջոցով: 

Հոգու աղքատությունը բնորոշ է նրանց, ովքեր խուսափում են 

բռնությունից ու նախընտրում հակամարտությունների խաղաղ լու-

ծումը: Նրանք շրջում են ձախ այտը, երբ հարվածում են աջին, ինչը 

խորհրդանշում է ներելու եւ վիրավորանքներին դիմանալու նրանց 

պատրաստակամությունը։ Այս հատկությունը մարդուց պահան-

ջում է ոչ միայն ներքին ուժ, այլեւ անկեղծ սեր, նույնիսկ թշնա-

միների հանդեպ։ Ավելին, խոնարհությունը կապված է աղոթքի 



171 
 

անկեղծության հետ: Աստծո Որդին ուսուցանեց, որ ճշմարիտ ա-

ղոթքը չպետք է ցուցադրական լինի: Նա խրախուսում էր մարդ-

կանց գաղտնի աղոթել՝ խուսափելով հրապարակային աղոթքնե-

րից, ինչը սիրում էին անել փարիսեցիները։ Սա ցույց է տալիս, որ 

խոնարհությունը ոչ միայն վերաբերմունք է ուրիշների, այլեւ իր ու 

Աստծո հանդեպ: Խոնարհությունը սեփական թուլության եւ Աստ-

վածային օգնության կարիքի գիտակցումն է: Հոգու աղքատությու-

նը հոգեւոր ուժի ու ներքին աճի ցանկության դրսեւորում է: Հոգով 

աղքատությունը կարելի է հասկանալ որպես ազատագրում ամ-

բարտավանությունից եւ եսասիրությունից՝ թույլ տալով մարդուն 

ավելի լավ հասկանալ ու կարեկցել ուրիշներին: Այս վիճակում 

մարդն ավելի բաց է դառնում Աստվածային շնորհի հանդեպ, որը 

թույլ է տալիս նրան հոգեպես աճել: «Տերը հակառակ է ամբարտա-

վաններին. նա շնորհ է տալիս խոնարհներին» (Առակ. 3․34)։ 

Խոնարհությունը պահանջում է համբերատար կրել վշտերը եւ 

զրկանքները: Ըստ ս․ Հովհան Ոսկեբերանի. «Վիշտը մեծ գործ է, մեծ 

այն բանի համար, որպեսզի մարդը դառնա քաջարի ու սովորի համ-

բերության առաքինությունը»1։ Սա սեփական անկատարության 

խոր ըմբռնման եւ Աստվածային Նախախնամության ընդունման 

արդյունք է: Հիմնական կետը Աստծո ու մերձավորների առջեւ սե-

փական մեղքի գիտակցումն է՝ որպես ապրած դժվարությունների 

պատճառ: Պետք է հասկանալ, որ մեր գործողությունները եւ մտքե-

րը հետեւանքներ ունեն, եւ որ վշտերը կարող են լինել հենց մեր մեղ-

քերի հետեւանքը: Սա ոչ թե անզգայունության կամ բնական հույ-

զերը ճնշելու կոչ է, այլ դժվարությունների նկատմամբ վերաբեր-

մունքի փոփոխություն՝ բողոքներից ու ինքնաարդարացումներից 

հրաժարում: Խոնարհությունն օգնում է մեզ՝ վշտերի մեջ տեսնելու 

 
1 Симфония по творениям святителя Иоанна Златоуста, с. 441. 



172 
 

ոչ միայն պատիժ, այլեւ հնարավորություն՝ հոգեւոր աճի, մաքրա-

գործման եւ Աստծուն մոտենալու համար: Փորձությունների միջով 

անցնելն ամրացնում է հավատն ու զարգացնում խոնարհությունը: 

Կարեւոր է հիշել, որ Աստված վշտերը չի ուղարկում պատժի նպա-

տակով, այլ դրանք օգտագործում է որպես մեր կատարելագործ-

ման գործիք: Դրանք հոգին մեղքից մաքրագործելու միջոցներ են։ 

Հիսուս Քրիստոսն ինքը կրեց տառապանքը՝ դրանով իսկ ցույց տա-

լով խոնարհության եւ սիրո օրինակ։ Ուստի խոնարհության ոգով 

վշտեր կրելը ճանապարհ է դեպի հոգեւոր կատարելություն, որտեղ 

երախտագիտությունը այն ամենի համար, ինչ տեղի է ունենում, 

դառնում է Աստվածային նախախնամությունն ընդունելու բանա-

լին: Խոնարհությունն օգնում է մեզ՝ վստահելու Աստծուն նույնիսկ 

կյանքի ամենամութ պահերին, ինչպես նաեւ վշտերի մեջ գտնելու 

ոչ միայն ցավ, այլեւ հոգեւոր աճի եւ հավատի ամրապնդման հնա-

րավորություն: Կարեւոր է հասկանալ, որ խոնարհությունը չի բա-

ցառում Աստծուց կամ ուրիշներից օգնություն խնդրելը, ընդհակա-

ռակը, սա Աստծո ողորմությունից վստահության ու կախվածու-

թյան բնական դրսեւորում է: 

Խոնարհության զարգացումը երկարատեւ եւ բարդ գործընթաց 

է, որը պահանջում է անձի խոր փոխակերպում, ու սերտորեն կապ-

ված է հպարտության եւ դրա բոլոր դրսեւորումների վերացման 

հետ: Հպարտությունը, այս համատեքստում, հասկացվում է ոչ մի-

այն որպես ամբարտավանություն կամ մեծամտություն, այլեւ իբ-

րեւ սեփական ինքնաբավության ու բացարձակ արժեքի խոր ար-

մատավորված համոզմունք: Հոգեւոր ինքնաբավության, սեփական 

կարեւորության, Աստծուց անկախ լինելու զգացումը խոնարհու-

թյան գլխավոր խոչընդոտն է: Եւ ընդհակառակը՝ խոնարհությունը 

սեփական սահմանափակումներն ու անկատարությունները գիտա-

կցելու ուղին է: Այս ուղու վրա մարդը ոչ թե պարզապես նշում է, որ 



173 
 

ինքն անկատար է, այլ խորապես զգում է իր անկատարությունը 

սեփական անձի բոլոր որակներում՝ ֆիզիկական, զգացմունքային 

ու հոգեւոր: Ընդ որում, այդ գիտակցումը չի հանգեցնում հուսա-

հատության, այլ հիմք է դառնում իրական հոգեւոր վերափոխման: 

Ինքնագնահատականը չի զրոյանում, այլ դառնում է ավելի համար-

ժեք եւ իրատեսական՝ հիմնված օբյեկտիվ ինքնաընկալման, այլ ոչ 

թե հիմնազուրկ պատրանքների վրա։ 

Իսկական խոնարհությունը խոր գիտելիքի պտուղն է, իսկ այդ 

գիտելիքն ինքնին ծնվում է գայթակղությունների խառնարանի մի-

ջոցով: Խոնարհության ճանապարհը փշոտ ու ոլորապտույտ է՝ լի 

փորձություններով, որոնք բացահայտում են մեր իրական էությու-

նը, մեր կախվածությունը Բարձրյալից: Մարդը գիտակցելով իր 

թուլությունն եւ Աստծո օգնության կարիքը՝ ձեռք է բերում անկեղ-

ծորեն աղոթելու կարողություն: Որքան շատ աղոթքներ է նա բարձ-

րացնում առ Աստված, այնքան ավելի խորն է նրա սիրտը խոնարհ-

վում, այնքան ավելի է նա գիտակցում իր սահմանափակումներն ու 

թուլությունն ամենակարող Աստծո հանդիման: Այս խոնարհությու-

նը, սեփական անզորության այս ճանաչումն աստվածային շնորհի 

բանալին է: Մարդն այս վիճակին հասնելուն պես արժանանում է 

Աստծո ողորմածությանը, սակայն ոչ ոք չի կարող լիովին գիտակցել 

սեփական թուլությունը՝ առանց որոշակի փորձությունների միջով 

անցնելու։ Այս փորձությունները կարող են տարբեր ձեւեր ունենալ՝ 

ազդելով ե՛ւ մարմնի, ե՛ւ հոգու վրա: Տերն ուղարկում է գայթակղու-

թյուններ՝ ամրացնելու մեր հավատքը եւ մեզ ավելի մոտեցնելու Ի-

րեն: Դրանք կարող են լինել փոքր դժվարություններ, որոնք ան-

նշան են թվում, բայց այնուամենայնիվ ստիպում են մարդուն մտա-

ծել իր կյանքի ու Աստծո կամքից կախվածության մասին: Կարող են 

լինել նաեւ ավելի լուրջ փորձություններ՝ ֆիզիկական եւ հոգեկան 

տառապանքներ, անմաքուր մտքերի չդադարող հարձակումներ, 



174 
 

բազմատեսակ տհաճ իրադարձություններ։ Աստված թույլ է տալիս, 

որ մարդիկ արհամարհվեն, վիրավորվեն ու նվաստացվեն ուրիշնե-

րի կողմից, տառապեն ֆիզիկական հիվանդություններից, աղքա-

տությունից եւ զրկանքներից, միայնության եւ անօգնականության 

զգացումից: Այդ ամենը կոտրում է մարդու հպարտությունն ու մո-

տեցնում նրան ճշմարիտ հավատքին: Նույնիսկ սարսափելի իրա-

դարձությունները, որոնք թվում են անարդար եւ անհասկանալի, 

հաճախ ծառայում են որպես խոնարհության հասնելու միջոց: Այս 

բոլոր փորձությունները պատիժ չեն, այլ մաքրագործման ու հոգե-

ւոր կատարելագործման ճանապարհ: Դրանք ուղղված են նրան, որ 

մարդուն անընդհատ հիշեցնեն նրա թուլության եւ առ Աստված 

անընդհատ դիմելու անհրաժեշտության մասին: Գայթակղություն-

ները խոնարհության դպրոց են, որտեղ մարդ սովորում է իսկական 

հավատ ու սեր Արարչի հանդեպ: Դրանք անհրաժեշտ փուլ են սե-

փական անձի եւ Աստծո ճշմարիտ իմացության ճանապարհին: 

Մեծության յուրաքանչյուր դրսեւորում՝ լինի բնածին թե ձեռք-

բերովի, բացառապես Աստծո պարգեւ է: «Ի՞նչ բան ունես, որ ստա-

ցած չլինես» (Ա Կոր. 4․7)։ Այս շնորհը բացարձակապես անհատույց 

է ու մարդկային որեւէ վաստակի արդյունք չէ: Մենք արժանի չենք 

մեր գոյությանը կամ դրա բերած բարիիքներից որեւէ մեկին: Հենց 

մեր լույս աշխարհ գալն աստվածային կամքի գործողություն է, եւ 

բոլոր հետագա իրադարձությունները, որ ազդում են մեր կյանքի 

վրա, ներառյալ մեծության հասնելը, նույնպես այս կամքի դրսեւո-

րումներ են: Մեծություն, տաղանդ, նույնիսկ արդար կյանք՝ սա 

անձնական սեփականություն չէ, այլ հանձնարարություն Աստծուց, 

ու մենք պիտի հաշիվ տանք դրա օգտագործման համար: Բոլոր 

բարիքների աստվածային ծագման ըմբռնումը մարդու կյանք է բե-

րում խոնարհության եւ պատասխանատվության զգացում՝ խրա-

խուսելով նրան աստվածահաճո կերպով օգտագործել իր ստացած 



175 
 

պարգեւները: Այսպիսով, խոնարհությունը հիմնված է խոր ինքնա-

ճանաչման վրա: 

Խոնարհությանը հակառակ է հպարտությունը։ Հպարտությու-

նը, թերեւս, ամենանենգ ու վտանգավոր զգացումն է, որ կարող է 

ապրել մարդու սրտում: Վտանգն այն է, որ հպարտությունը ստվե-

րում է մնացած ամեն ինչ՝ խեղաթյուրելով իրականության ընկալու-

մը։ Իզուր չէ, որ Սուրբ Գիրքն ասում է. «Աստված դիմադրում է 

հպարտներին»։ Այս արտահայտությունը պարզապես խրատ չէ, այլ 

լուրջ փաստի արձանագրում. հպարտությունն անհաղթահարելի 

խոչընդոտ է իսկական հոգեւոր զարգացման եւ Աստծո շնորհի 

ձեռքբերման համար: Հատկապես վտանգավոր է հպարտության 

գաղտնիությունը։ Այն խորապես արմատավորված է մարդու հո-

գում, այնքան խոր, որ գրեթե անհնար է ինքնուրույն ճանաչել այն: 

Առանց Աստծո օգնության՝ մենք դժվար թե կարողանանք տեսնել 

այս մահացու չարիքը մեր մեջ: Պարադոքսն այն է, որ մենք հպար-

տություն ենք նկատում հաճախ այլ մարդկանց մեջ, քան ինքներս 

մեր մեջ: Մենք հեշտությամբ տեսնում ենք այլ արատներ՝ հարբեցո-

ղություն, գողություն, պոռնկություն, բայց ոչ հպարտություն։ 

Հպարտության դեմ պայքարի դժվարությունը պակաս նշանա-

կալից չէ, քան դրա վտանգը։ Հպարտության նկատմամբ հաղթա-

նակը մեծ ջանքեր ու Աստծո օգնություն է պահանջում։ Այս չարիքը 

մշտապես առկա է մեր մեջ եւ դրսեւորվում է տարբեր կերպ՝ կախ-

ված կյանքի հանգամանքներից։ Բարեկեցության ժամանակաշր-

ջաններում այն դրսեւորվում է ամբարտավանությամբ, ուրիշների 

հանդեպ արհամարհանքով ու այլոց նվաստացնելու ցանկությամբ: 

Անհաջողության պահերին դա հանգեցնում է վրդովմունքի, տր-

տունջի եւ դառնության։ Նույնիսկ երբ մենք փորձում ենք զարգաց-

նել այնպիսի առաքինություններ, ինչպիսիք են համբերությունն ու 

հեզությունը, հպարտությունը դրսեւորվում է կեղծավորությամբ, 



176 
 

մեր ձեռքբերումներով պարծենալով եւ փորձելով ավելի լավը երե-

ւալ, քան մենք իրականում կանք: Ահա թե ինչու այդքան դժվար է 

ազատվել հպարտությունից։ Այն ոչ միայն մեղքերից մեկն է, այլ 

հոգու խոր հիվանդություն, որը պահանջում է մշտական զգոնու-

թյուն, խոնարհություն ու անդադար աղոթք՝ Աստծո օգնության հա-

մար այս նենգ եւ վտանգավոր ուժի դեմ պայքարում: 

Հպարտությունը սոսկ մեղք չէ, այլ խոր ու համատարած չարիք, 

որին հակադրվում են ոչ թե ինչ-որ ուժեր, այլ հենց Աստված: Սա 

առանցքային դրույթ է, որը պահանջում է լրացուցիչ պարզաբա-

նում: Սուրբ Գիրքը ցույց չի տալիս, որ Աստված ուղղակիորեն ընդ-

դիմանում է նրանց, ովքեր մեղավոր են որկրամոլության, պոռնկու-

թյան, բարկության կամ արծաթասիրության մեջ։ Իսկ ինչո՞ւ է Նա 

ընտրովի հակառակվում հենց հպարտությանը։ Փաստն այն է, որ 

այլ արատները, որպես կանոն, վնաս են պատճառում առաջին հեր-

թին իրենց՝ մեղավորներին ու նրանց շրջապատող մարդկանց։ Որկ-

րամոլը վնասում է իր առողջությանը, պոռնիկը վնասում է իր հո-

գուն եւ համբավին, զայրացածը՝ հարեւանների հետ հարաբերու-

թյուններին, իսկ արծաթասերը՝ իր հոգեւոր կյանքին: Այս արատ-

ների ազդեցությունը, թեեւ կործանարար է, բայց մնում է մարդկա-

յին հասարակության շրջանակներում՝ սահմանափակված լինելով 

նրա սոցիալական ու ֆիզիկական փոխազդեցությունների շրջանա-

կով։ Այնինչ՝ հպարտությունը Աստծո տեղը զբաղեցնելու, Նրան 

հավասար լինելու, Նրանից անկախանալու հավակնություն է: Գո-

ռոզ, հպարտ մարդն իրեն վեր է դասում բոլորից եւ ամեն ինչից ու 

իրեն, փաստորեն, աստված է հռչակում: Սա ուղղակի վիրավորանք 

է՝ հասցված Աստվածային մեծությանը: Հպարտությունը ոչ միայն 

խախտում է պատվիրանները, այլեւ ժխտում է Աստվածային իշխա-

նության եւ կարգուկանոնի բուն սկզբունքը՝ ձգտելով փոխարինել 

այն իր սեփական եսակենտրոն կամքով: Ավելին, հպարտությունն 



177 
 

անհաշիվ այլ մեղքերի արմատն է: Այն ծնում է նախանձ, ատելու-

թյուն, ագահություն, խաբեություն ու այլ արատներ: Ուստի հպար-

տության դեմ պայքարն ուղղված է մեղսական վարքի սկզբնապատ-

ճառի դեմ. այն ճշմարիտ ապաշխարության եւ հոգեւոր վերափոխ-

ման ճանապարհի սկիզբն է: Միայն հպարտությունից հրաժարվե-

լով մարդը կարող է մոտենալ Աստծուն ու գտնել իսկական երա-

նություն եւ խաղաղություն: Ըստ ս․ Եփրեմ Ասորու. «Հպարտ ու 

անհնազանդ մարդը դառը օրեր է տեսնելու, իսկ խոնարհամիտը եւ 

համբերատարը միշտ ուրախանալու է ի Տեր»1։ 

Հպարտությունը դրսեւորվում է մեր ներքին կյանքի ամենա-

տարբեր ոլորտներում՝ ազդելով մտքի, կամքի ու սրտի վրա: Մտ-

քում այն դրսեւորվում է որպես ամբարտավան, ինքնագոհ իմաս-

տակություն, որպես սեփական մտավոր կարողությունների չափա-

զանցված պատկերացում, որպես աննկուն ինքնավստահություն, ո-

րը բացառում է սեփական արդարության մեջ կասկածելու ցանկա-

ցած հնարավորություն։ Հպարտությամբ պատված մարդը համոզ-

ված է իր մտավոր գերազանցության մեջ ուրիշների նկատմամբ՝ 

անտեսելով այլոց կարծիքը եւ փորձը։ Կամային ոլորտը նույնպես 

ենթարկվում է հպարտության աղավաղող ազդեցությանը։ Այստեղ 

դա դրսեւորվում է որպես աննկուն կամակորություն, իրավիճակի 

ու մարդկանց նկատմամբ լիակատար վերահսկողության ցանկու-

թյուն, ամեն ինչ յուրովի անելու համառ ձգտում՝ առանց որեւէ մեկի 

շահերը եւ ցանկությունները հաշվի առնելու, բացի սեփականից: 

Այս դեպքում ինքնավստահությունը հասնում է իր գագաթնակե-

տին՝ վերածվելով անխոհեմության, որը կարող է հանգեցնել վտան-

գավոր ու կործանարար գործողությունների։ Նման մարդը չի լսում 

որեւէ մեկի խորհուրդը, հաշվի չի առնում իր գործողությունների 

 
1 Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, с․ 67. 



178 
 

հնարավոր հետեւանքները եւ աննահանջ համառությամբ գնում է 

դեպի իր պատկերացրած նպատակը, նույնիսկ եթե դա վնաս է 

պատճառում իրեն թե՛ իրեն, թե՛ ուրիշներին: Հպարտությունը դր-

սեւորվում է նաեւ սրտում՝ այն լցնելով ինքնասիրությամբ ու եսա-

կենտրոնությամբ։ Հպարտությամբ համակված մարդն ապրում է 

միայն իր համար՝ ձգտելով սեփական վայելքներին եւ բարեկեցու-

թյանը, լիովին անտեսելով ուրիշների կարիքներն ու զգացմունք-

ները։ Նրա սիրտը փակ է կարեկցանքի եւ ողորմածության համար, 

նա ընդունակ չէ անձնազոհության ու այլասիրության: Նրա ամբողջ 

կյանքը կենտրոնացած է իր անձի շուրջը, եւ նա ավելի կարեւոր 

բան չի տեսնում, քան իր հարմարավետությունն ու իր քմահաճույք-

ների բավարարումը: Այս վիճակը ծնում է շատ կրքեր եւ արատներ, 

որոնք ոչնչացնում են անհատականությունն ու խանգարում Աստծո 

եւ մարդկանց հետ ներդաշնակ հարաբերություններին: 

Հպարտությունը հաղթահարելու համար մենք պետք է հրա-

ժարվենք ինքնահավանությունից, մեր գերազանցության մասին 

պատրանքներից ու ամբարտավանությունից: Անհրաժեշտ է հաղ-

թահարել սեփական կամքը, հրաժարվել վայելքների տենչանքից եւ 

եսասիրական ցանկությունների բավարարումից: Միտքն ու կամքը 

պիտի ստորադասվեն Աստծո վարդապետությանը եւ կամքին՝ ձգ-

տելով մտածել, ցանկանալ, զգալ ու գործել Աստվածային կամքին 

համապատասխան՝ առաջնորդվելով Աստծո հանդեպ սիրով եւ 

Նրան հաճոյանալու, Նրան փառաբանելու ցանկությամբ: Միայն 

այս մոտեցումը մեզ թույլ կտա ազատվել հպարտության ծանր շղ-

թաներից ու իրական երջանկություն գտնել Աստծուն եւ մարդկանց 

ծառայելու մեջ: 

Հպարտությունը հաճախ սխալմամբ նույնացվում է զգաց-

մունքների հետ, որոնք յուրաքանչյուր մարդու անհրաժեշտ են ա-

ռողջ ինքնագնահատականի ու հասարակության մեջ ներդաշնակ 



179 
 

գոյության համար: Սակայն այս հասկացությունները սկզբունքո-

րեն տարբեր են: Արժանապատվությունը ոչ թե ինքնարժեւորման 

ուռճացված զգացում է, այլ հարգանք սեփական անձի նկատմամբ, 

որը հիմնված է սթափ ինքնագնատականի վրա: Դա ինքնարժեւոր-

ման ներքին զգացում է, որը մշտական արտաքին հաստատում չի 

պահանջում: Իրական ինքնահարգանք ունեցող անձը չի ձգտում 

նվաստացնել ուրիշներին, որպեսզի իրեն բարձրացնի: Ընդհակա-

ռակը, նա կարողանում է ընդունել իր սխալները, քննադատությու-

նը եւ հարգել ուրիշների կարծիքը։ Նա ընդունակ է ե՛ւ առաջնորդե-

լու, ե՛ւ հնազանդվելու՝ չկորցնելով սեփական արժանապատվու-

թյան զգացումը։ Խոնարհաբար ենթարկվելու այս կարողությունը՝ 

առանց ինքն իրեն ստորացնելու, հասուն անհատականության ա-

մենակարեւոր հատկանիշներից մեկն է: 

Հպարտությունը, ի տարբերություն ինքնահարգանքի, ուրիշ-

ների նկատմամբ գերազանցության կործանարար զգացում է՝ հա-

ճախ առանց որեւէ իրական հիմքի: Հպարտ մարդը ձգտում է մշ-

տական ինքնահաստատման՝ հաճախ ուրիշներին վիրավորելու 

կամ նվաստացնելու հաշվին: Նա ի վիճակի չէ ընդունել սեփական 

թերությունները եւ հազվադեպ է լսում ուրիշների կարծիքը: Նրա 

ինքնագնահատականը պատրանք է, փխրուն պատյան, որը թաքց-

նում է իր հանդեպ խոր անվստահությունը: Այս պատրանքը պահ-

պանելու համար նա հաճախ դիմում է ստի ու ինքնախաբեության։ 

Նա ընդունակ չէ իսկական խոնարհության եւ ընդունում է միայն 

հաղթանակները՝ անտեսելով կորուստներն ու անհաջողություննե-

րից քաղած դասերը: Հպարտության հիմքում ընկած է անարժան 

լինելու վախը, իր չբավարարված էգոյի ուռճացված պահանջները, 

որոնք հանգեցնում են մշտական լարվածության եւ արտաքին աշ-

խարհին սեփական արժեքն ապացուցելու ցանկության: Ինքնա-

հարգանքն առողջ անհատականության հիմքն է, որը նպաստում է 



180 
 

ներդաշնակությանը իր ու շրջապատող աշխարհի հետ, մինչդեռ 

հպարտությունը կործանարար զգացում է, որը ոչնչացնում է ինչ-

պես մարդու ներաշխարհը, այնպես էլ նրա հարաբերություններն 

ուրիշների հետ: Նրանց միջեւ տարբերությունը ոչ թե ինքնավստա-

հության աստիճանի մեջ է, այլ այդ վստահության ուղղության: Ինք-

նահարգանքն ուղղված է դեպի ներս, իսկ հպարտությունն ուղղված 

է դեպի դուրս՝ դեպի սեփական գերազանցության հաստատման ո-

րոնումը: Հետեւաբար՝ կարեւոր է կարողանալ տարբերակել այս եր-

կու հասկացությունները եւ ձգտել զարգացնել իրական արժանա-

պատվության, այլ ոչ թե հպարտության պատրանքային զգացում: 

«Երանի՜ սգավորներին, որովհետեւ նրանք պիտի մխիթարվեն» 

(Մատթ. 5․4)։ Մարդը, ով գիտակցել է իր հոգեւոր աղքատությունը, 

միշտ սգում է իր մեղքերի ու զանցանքների պատճառով: Այստեղ 

կարեւոր է նշել աշխարհիկ եւ հոգեւոր աղքատության տարբերու-

թյունը։ Պողոս առաքյալը մատնանշում է, որ աշխարհիկ աղքատու-

թյունն ուղեկցվում է հուսահատությամբ, որը կարող է հանգեցնել 

հոգու կործանման (Բ Կոր. 7.10), մինչդեռ հոգեւոր աղքատությունը 

ծնում է ապաշխարություն: Աշխարհիկ աղքատությունն արտաքին 

հանգամանքների, զրկանքների ու նյութական բարիքների պակա-

սի հետեւանքով առաջացած վիճակ է: Դրա հետ կապված տրտ-

մությունը հաճախ ունենում է հուսահատության, վհատության 

բնույթ՝ մարդու մեջ ծնելով միայնության զգացում, դառնություն եւ 

կյանքի հանդեպ ատելություն։ Դա կրավորական, ակամա տրտմու-

թյուն է, որն առաջանում է անկառավարելի արտաքին գործոննե-

րից։ Այն ճնշում է, զրկում ուժից ու հույսից՝ մարդուն մղելով ան-

հուսության արատավոր շրջանի մեջ։ Այդ աղքատությունը ոչ թե 

մաքրագործում, այլ քայքայում է հոգին՝ զրկելով նրան հավատից 

եւ հոգեւոր զարգացման կարողությունից։ Ընդհակառակը, հոգով 

աղքատությունը աշխարհիկ բարիքներից գիտակցված հրաժարում 



181 
 

է հանուն հոգու փրկության: Սա դժվարությունների կամավոր ըն-

դունումն է, խոնարհությամբ Աստծո կամքին հնազանդվելու ցան-

կություն: Դրան ուղեկցող լացը հուսահատություն չէ, այլ մեղքերի 

համար զղջում, Աստծո առջեւ սեփական մեղսականության խոր 

զգացում: Սա կամավոր վիճակ է, գիտակցված ընտրություն, հոգե-

ւոր մաքրագործման ակտիվ գործընթաց: Նման լացը դառնում է 

փրկության գործիք։ Այն անբաժանելի է հոգեւոր վերափոխումից, 

որը տեղի է ունենում դժվարությունները կամավոր, հանուն Աստծո 

ընդունելու միջոցով: Սա խոնարհության, աշխարհիկ ունայնությու-

նից հրաժարվելու ճանապարհն է, իսկական ներքին ազատությու-

նը գտնելու ուղին: Սա է երկու տեսակի աղքատության ու նրանց 

ուղեկցող լացի հիմնական տարբերությունը։ 

Ահա թե ինչու Ավետարանում հոգով աղքատներին հետեւում 

են սգավորները, նրանք, ովքեր լաց են լինում իրենց մեղքերի պատ-

ճառով: Կարեւոր է նշել, որ Քրիստոսը չի օրհնում ամեն տեսակի 

լաց: Սիրելիների կորստի, երկրային հարստության կորստի կամ 

սոցիալական կարգավիճակի կորստի պատճառով թափված ար-

ցունքները, թեեւ բնական են, սակայն երանելի չեն: Նման լացը 

հաճախ եսակենտրոնության եւ անցողիկ արժեքներին կապվածու-

թյան հետեւանք է: Ավելին, երանելի լացի այս տեսակին չի պատ-

կանում նաեւ սեփական սխալների ու հիմարության հետեւանքով 

առաջացած վիշտը։ Իսկական արցունքները օրհնվում են միայն 

այն դեպքում, երբ հոսում են սեփական մեղքերի համար զղջումից, 

ինչպես նաեւ մերձավորների մեղքերի հանդեպ կարեկցանքից: Ու-

րիշների ցավի հանդեպ նման կարեկցանքը, որը բխում է մարդկա-

յին մեղսականության համընդհանրության ըմբռնումից, հոգեւոր 

աճի եւ Աստծուն մոտենալու նշան է: Այս համատեքստում լացը 

դառնում է ոչ թե թուլության նշան, այլ տոկունության, կարեկցան-

քի եւ անձնուրաց սիրո կարողության դրսեւորում, որն ընկած է 



182 
 

քրիստոնեական հավատքի ու մերձավորներին ծառայելու հիմքում: 

Այս լացը սիրտը մաքրելու եւ իսկական հոգեւոր հարստություն 

ձեռք բերելու ճանապարհն է, որն անհամեմատ ավելի արժեքավոր 

է ցանկացած երկրային գանձերից: Ըստ ս․ Եփրեմ Ասորու. «Լացը 

կերտում եւ պահպանում է, լացն արտասուքով սրբում է հոգին ու 

այն մաքուր է դարձնում»1։ 

Երանելի լացի ձեռք բերումը սկսվում է տրտմության խոր զգա-

ցումից, որը գալիս է սեփական մեղքերի եւ անկատարության գի-

տակցումից: Այն կարող է հոգու մեջ խոնարհություն արթնացնել ու 

կյանքի կոչել ապաշխարության արցունքները, որոնք վկայում են 

անկեղծ զղջման եւ հոգեւոր մաքրության ցանկության մասին: 

Սուրբ հայրերը, հենվելով հոգեւոր կյանքի դարավոր փորձառու-

թյան վրա, բացահայտել են մի քանի միջոցներ, որոնք նպաստում 

են այս վիճակին հասնելուն: Առաջին ու, թերեւս, ամենակարեւոր 

միջոցը Հիսուս Քրիստոսի կյանքի եւ տառապանքների մասին խոր-

հրդածելն է: Ավետարանի մանրակրկիտ ուսումնասիրությունը, 

խաչի վրա Նրա տառապանքի մասին խորհրդածությունը, Փրկչի 

զոհաբերության եւ սիրո խոր ըմբռնումը – այս ամենը կարող է սր-

տում արթնացնել սեփական հոգեւոր անբավարարության խոր 

զգացում ու հանգեցնել անկեղծ ապաշխարության: Բացի այդ՝ սր-

բերի կյանքն ուսումնասիրելը, նրանց հոգեւոր սխրանքները քննե-

լը, մեղքի դեմ պայքարը եւ սրբության ձգտումը ծառայում են որ-

պես հզոր ոգեշնչում ու օրինակ, որին պետք է հետեւել: Մենք 

նրանց մեջ տեսնում ենք նույն Աստվածային զորության արտացո-

լումը, որն օգնեց նրանց՝ հաղթահարելու իրենց սեփական թուլու-

թյունները, եւ դա մեզ խրախուսում է աշխատել ինքներս մեզ վրա: 

Երանելի լաց ձեռք բերելու երկրորդ կարեւոր միջոցը դա ճիշտ 

 
1 Там же, с. 240. 



183 
 

վերաբերմունքն է կյանքի վշտերի ու դժվարությունների նկատ-

մամբ: Չի կարելի վիշտ փնտրել, բայց պետք չէ նաեւ խուսափել 

դրանից, քանի որ վշտերը, փորձությունները, կյանքի անհաջողու-

թյունները հոգու մաքրագործման միջոցներ են։ Կարեւոր է սովորել 

ընդունել դժվարությունները՝ որպես հոգեւոր աճի, խոնարհության 

եւ Աստծո հետ կապն ամրապնդելու հնարավորություն: Երրորդ ճա-

նապարհը երկրային կյանքի անցողիկության ու Աստծո հետ հան-

դիպման անխուսափելիության գիտակցումն է: Մահվան մասին մշ-

տապես հիշելն օգնում է սթափ գնահատել ժամանակի արժեքը, 

հասկանալ երկրային հոգսերի ունայնությունը եւ կենտրոնանալ գլ-

խավորի՝ հոգու փրկության վրա: Վերջին դատաստանի եւ սեփա-

կան կյանքի համար հաշիվ տալու անհրաժեշտության մասին խոր-

հելը զորեղ խթան է ապաշխարության ու սրբության ցանկության 

համար: Պետք է ոչ միայն հիշել մահը, այլեւ ճանաչել այն որպես 

անցում դեպի հավերժություն, որտեղ յուրաքանչյուրը հատուցում 

կստանա՝ ըստ իր գործերի։ Այս գիտակցությունը մեզ պիտի համա-

կի Աստծո երկյուղով, խոնարհ ակնածանքով եւ մեր կյանքը դեպի 

լավը փոխելու ցանկությամբ: Եւ վերջապես, չորրորդ, շատ կարեւոր 

միջոցը սեփական կամքից հրաժարումն է։ Դա նշանակում է պատ-

րաստ լինել հրաժարվել սեփական ցանկություններից ու կրքերից, 

եթե դրանք խանգարում են հոգեւոր աճին: Սա դժվար, բայց ան-

հրաժեշտ ճանապարհ է դեպի իսկական խոնարհություն: Սեփա-

կան շահերը հանուն Աստծո եւ մերձավորների զոհաբերելը գիտա-

կցված ընտրություն է: Դա պայքար է հպարտության ու եսասիրու-

թյան դեմ, սեփական կամքը Աստծո կամքին ստորադասելու միջո-

ցով: Այս ամենը նպաստում է երանելի լացի առաջացմանը, որը 

վկայում է հոգու իսկական մաքրագործման մասին։ 

Երանելի լացը սոսկ տրտմության արտասուք չէ, այլ խորապես 

հոգեւոր ապրում է, որը բնորոշ է Աստծո առջեւ խոնարհության 



184 
 

վիճակի հասած եւ բարոյական մաքրություն ձեռք բերած մարդուն։ 

Դա հուսահատության հեկեկանք չէ, այլ լաց է, որը բխում է սեփա-

կան թուլության գիտակցումից ու Աստվածային կամքից բացար-

ձակ կախվածությունից: Դա անկեղծ ապաշխարության վկայու-

թյուն է, բայց առանց հուսահատության, եւ Աստծո ներման ու ո-

ղորմության հույսով: Նման վիճակ հնարավոր է միայն այն մարդու 

համար, ով անցել է հոգեւոր զարգացման երկար ճանապարհ: Սա 

ճանապարհ է, որը ներառում է իր մեղքերի ու թերությունների գի-

տակցումը, սեփական կրքերի դեմ պայքարը եւ կատարելագործվե-

լու ցանկությունը: Երանելի լացն ակնթարթային վիճակ չէ, այլ ինքն 

իր վրա երկարատեւ աշխատանքի պտուղ, խոր ներքին վերափոխ-

ման արդյունք։ Այն սերտորեն կապված է սեփական տգիտության 

եւ անկատարության խոր ըմբռնման հետ: Խոնարհությունն ու երա-

նելի լացն անբաժան են, նրանք լրացնում եւ զորացնում են մի-

մյանց՝ ներդաշնակություն ստեղծելով հավատացյալի հոգում: Կա-

րեւոր է նշել, որ երանելի լացը թուլության կամ հիվանդագին վի-

ճակի նշան չէ: Ընդհակառակը, այն վկայում է ոգու ուժի մասին՝ լի-

նելով մարդկայնության բարձրագույն դրսեւորումը, որը կարելի է 

ձեռք բերել միայն եսասիրության հաղթահարման ու Աստվածային 

սերը որպես բարձրագույն արժեք ընդունելու միջոցով: Երանելի 

լացը լի է հավատով, հույսով եւ սիրով։ Դա Աստծո հետ կենդանի ու 

անկեղծ հաղորդակցության վկայությունն է: 

«Երանի՜ հեզերին, որովհետեւ նրանք երկիրը պիտի ժառան-

գեն» (Մատթ. 5․5)։ Իսկական երանելի լացը, թեեւ հազվադեպ է 

պատահում, բայց քիչ թե շատ հասկանալի է, քանի որ արտասուքը 

բնական երեւույթ է։ Շատ ավելի դժվար հասկանալի եւ ընդունելի 

է հեզությունը: Ի տարբերություն լացի, որը թեեւ կարող է մերժում 

առաջացնել, բայց մնում է համեմատաբար ընկալելի զգացմուն-

քային դրսեւորում, հեզությունն ավելի նուրբ ու բարդ հոգեւոր 



185 
 

հատկություն է: Դա ինքնատիրապետում, համբերություն, զիջողու-

թյուն եւ բարություն դրսեւորելու կարողություն է նույնիսկ անար-

դարության կամ սադրանքի դեպքում: Հեզությունը ոչ թե զգաց-

մունքների բացակայությունն է, այլ դրանք կառավարելու կարո-

ղությունը՝ թույլ չտալով նրանց տիրել ձեզ եւ թելադրել ձեր վար-

քագիծը: Սա ամենալարված իրավիճակներում ներքին հանգստու-

թյունն ու խաղաղությունը պահպանելու ունակությունն է։ Ժամա-

նակակից աշխարհում, որտեղ գնահատվում է ինքնավստահությու-

նը, ագրեսիվությունը եւ ինքնահաստատման ցանկությունը, հեզու-

թյունը հաճախ ընկալվում է որպես թուլության կամ անվճռականու-

թյան նշան: Սակայն այս հատկության ավելի խոր քննությունը 

ցույց է տալիս, որ հեզությունը ակտիվ ինքնատիրապետում է, կոն-

ֆլիկտները լուծելու եւ շրջապատող աշխարհում ներդաշնակու-

թյուն ստեղծելու ունակություն: Այն պահանջում է զգալի ներքին 

ուժ ու ինքնագիտակցության բարձր մակարդակի զարգացում։ Ըստ 

ս․ Հովհան Ոսկեբերանի. «Հեզությունը մեծ ուժի նշան է»1։ 

Հեզ լինելը չի նշանակում անտեսել սեփական իրավունքները 

կամ համակերպվել մշտական նվաստացման հետ: Հեզությունը 

գիտակցված ընտրություն է, որը խորապես արմատավորված է ար-

դարության եւ ավելի վերին դատաստանի հանդեպ հավատի մեջ: 

Դա ենթադրում է ներքին ուժ ու վստահություն, որ Աստվածային 

Նախախնամությունն ամեն ինչ իր տեղը կդնի: Վրեժխնդրության 

եւ զայրույթի փոխարեն հեզ մարդն արդարության հույս ունի՝ 

չստանձնելով դատավորի դերը: Սա չի նշանակում անգործություն. 

հեզ մարդը կարող է պաշտպանել իր իրավունքները, բայց դա ա-

նում է առանց ագրեսիայի եւ բարկության՝ ձգտելով հակամարտու-

թյան խաղաղ կարգավորմանը։ Պողոս առաքյալը կոչ է անում. 

 
1 Симфония по творениям святителя Иоанна Златоуста, с. 239. 



186 
 

«Ինքներդ վրէժխնդիր մի՛ եղէք, սիրելինե՛ր, այլ թո՛յլ տուէք, որ 

Աստծու բարկութիւնը կատարի այն. որովհետեւ գրուած է. «Իմն է 

վրէժխնդրութիւնը, եւ ես կը հատուցեմ», – ասում է Տէրը» (Հռոմ. 

12.19)։ Այստեղ առաքյալն ընդգծում է հեզության էությունը՝ վստա-

հել աստվածային արդարադատությանն ու հրաժարվել ինքնադա-

տաստանից: Հեզությունը տոկունության դրսեւորում է, հույզերը 

կառավարելու եւ ռացիոնալ գործելու կարողությունն է նույնիսկ 

դժվարին իրավիճակներում: Այն խաղաղություն է ստեղծում ոչ մի-

այն շրջապատում, այլեւ մարդու ներսում՝ հանդարտեցնելով հոգին 

ու նրան ավելի խաղաղ եւ հանգիստ դարձնելով։ 

Հիսուս Քրիստոսը կոչ է անում. «Սովորե՛ք ինձնից, որովհետեւ 

ես հեզ եմ եւ սրտով խոնարհ» (Մատթ․ 11.29)։ Այս արտահայտու-

թյունը պարզ ցանկություն չէ, այլ հոգեւոր կատարելագործման ու-

ղեցույց, որը մատնանշում է հեզությունը՝ որպես քրիստոնյայի հիմ-

նական հատկանիշ: Հեզությունը հոգու ներքին վիճակ է՝ հիմնված 

հավատի ու Քրիստոսի հանդեպ սիրո վրա: Դա հանդարտություն է 

եւ անդորր, որն անսասան է նույնիսկ անարդարության, հալածան-

քի կամ վիրավորանքի առջեւ՝ լինի դա մարդկանցից, թե դիվային 

ուժերից: Հեզությունը ներքին խաղաղություն պահպանելու կարո-

ղությունն է նույնիսկ կյանքի ամենադժվար իրավիճակներում: Այն 

դրսեւորվում է ներողամտությամբ՝ ոչ թե վիրավորանքը պարզա-

պես անտեսելով, այլ գիտակցաբար հրաժարվելով վրեժխնդիր լի-

նելուց կամ սրտում չարություն կրելուց: Ներելը բացասական հույ-

զերի շղթաներից ազատվելն է՝ վրդովմունքը վերածելով սիրո եւ 

կարեկցանքի: Սա չի նշանակում, որ հեզ մարդը հանդուրժում է 

բռնությունը կամ թույլ է տալիս իրեն օգտագործել։ Հեզությունը 

համատեղելի է սեփական իրավունքների ու համոզմունքների 

պաշտպանության հարցում հաստատակամության եւ վճռականու-

թյան հետ, սակայն այդ պաշտպանությունն իրականացվում է 



187 
 

առանց բռնության ու զայրույթի: Կարեւոր է հասկանալ, որ հեզու-

թյունը երկարատեւ հոգեւոր աշխատանքի արդյունք է: Այն Սուրբ 

Հոգու պարգեւ է, ուստի այն ձեռք բերելն անհնար է առանց մշ-

տական աղոթքի, Սուրբ Գրքի ընթերցանության եւ Եկեղեցու խոր-

հուրդներին մասնակցելու։ 

Սաղմոսում ասված է. «Ես հույս ունեմ տեսնել Տիրոջ բարու-

թյունը ողջերի երկրում» (Սաղմ. 26.13)։ Այս արտահայտությունն 

ուղղակիորեն կապված է երկիրը ժառանգելու մասին հեզերին տր-

ված խոստման հետ: Սակայն այս խոստումը ճիշտ հասկանալու 

համար պահանջվում է ավելի խոր վերլուծություն, քան պարզապես 

հողամասերի բառացի սեփականության իրավունքը: Քրիստոնյա-

ների համար «Երկիրը ժառանգելը» բացառապես նյութական ձեռք-

բերում չէ, այլ, առաջին հերթին, փոխաբերություն է հոգեւոր ժա-

ռանգության, հավերժական երանության հանդերձյալ կյանքում: 

Այս խոստումը վերաբերում է ե՛ւ Եկեղեցուն որպես ամբողջություն, 

ե՛ւ յուրաքանչյուր հավատացյալին անհատապես: Լայն իմաստով՝ 

«երկիրը» խորհրդանշում է Աստծո արքայությունը՝ հավերժական 

հանգստի ու կյանքի լիության վայրը։ Հավերժական երանությունը 

ոչ միայն տառապանքի բացակայությունն է, այլեւ հավիտենական 

կյանք է Աստծո հետ հաղորդակցության մեջ: Կարեւոր է նշել, որ 

այն ձեռք է բերվում ոչ միայն մարդկային ջանքերով, այլեւ Աստծո 

շնորհով, որը տրվում է առ Հիսուս Քրիստոս հավատքով: Ավելին, 

«երկիրը ժառանգելու» հասկացությունն ունի նաեւ վախճանաբա-

նական կողմ՝ կապված Քրիստոսի երկրորդ գալստեան եւ երկրի 

վրա Աստծո Թագավորության հաստատման հետ։ Այս համատեքս-

տում «Երկիրը» կարող է խորհրդանշել վերականգնված եւ նորաց-

ված աշխարհ՝ զերծ չարից ու տառապանքից, որտեղ տիրում են 

արդարությունը եւ սերը։ Այսպիսով, հեզ մարդկանց՝ երկիրը 

ժառանգելու խոստումը ներառում է ե՛ւ հետմահու հոգեւոր 



188 
 

ժառանգությունը հավատացյալի կյանքում, ե՛ւ մասնակցությունը 

Աստծո ապագա արքայությանը, որը խոստացվել է Հիսուս Քրիս-

տոսի բոլոր հետեւորդներին: 

«Երանի՜ նրանց, որ քաղցն ու ծարավն ունեն արդարության, 

որովհետեւ նրանք պիտի հագենան» (Մատթ. 5․6)։ Հոգեւոր իմաս-

տով քաղցը եւ ծարավը Աստծո ճշմարտության ու արդարության 

ցանկությունն է: Այս եզրույթները պարզապես ցանկություն չեն 

նշանակում, այլ խոր ներքին կարիք, որը մղում է մարդուն փնտ-

րելու եւ կատարելու Աստծո կամքը: Մարդիկ կոչված են ոչ թե սոսկ 

կատարելու պատվիրանները կամ լսելու Աստծո ճշմարտության 

մասին հարկադրանքից կամ վախից, այլ դա անելու անկեղծ սր-

տանց ցանկությամբ: Կարեւոր է, որ բարի գործերը բխեն բարու-

թյան հանդեպ սիրուց, այլ ոչ թե գովասանքի կամ պարգեւի ար-

ժանանալու ցանկությունից: Այդ իսկ պատճառով, ըստ Տիրոջ խոս-

քերի, առանց իսկական սիրո արված բարիքը մարդուն հոգեւոր 

վարձատրություն չի բերում։ Աստծո Որդին ասում է. «Եթե մեկը ծա-

րավ է, թող գա ինձ մոտ եւ խմի» (Հովհ. 7.37): Այս արտահայտու-

թյունն ընդգծում է, որ միայն նրանք, ովքեր իսկապես ծարավ են 

արդարության, կարող են իսկական բավարարվածություն ստանալ 

Նրանից: Այստեղ ծարավը ոչ միայն ցանկություն է, այլեւ Աստծո 

հետ խոր կապի որոնում։ Ճշմարտության այս ցանկությունը դառ-

նում է Աստծուն դիմելու եւ հոգեւոր աճի ձգտելու հիմնական շարժ-

առիթը: Ճշմարտության քաղցը նշանակում է գիտակցաբար ձգտել 

փոխել քո կյանքը Աստծո պատվիրաններին համապատասխան: Սա 

բնորոշ է արդար սիրտ ունեցող մարդկանց, ովքեր հասկանում են, 

որ իրական կյանքը Աստծուն ու ուրիշներին ծառայելու մեջ է: 

Նրանք հասկանում են, որ միայն ճշմարտության միջոցով կարելի է 

հասնել ներքին խաղաղության եւ երջանկության։ Այն պարգեւնե-

րը, որոնք Տերը պատրաստել է նրանց համար, ովքեր անկեղծորեն 



189 
 

քաղցած եւ ծարավ են արդարության, կգերազանցեն բոլոր սպասե-

լիքները: Սրանք պարզապես նյութական բարիքներ չեն, այլ հավի-

տենական հոգեւոր երանություն, որը գալիս է Աստծո հետ մտեր-

մություն ձեռք բերելով: 

Այստեղ կարեւոր է ընդգծել, որ այս ամենին հնարավոր չէ հաս-

նել առանց Սուրբ Հոգու շնորհի։ Ճշմարտության քաղց ու ծարավ 

ունեցողները մարդկանց հատուկ տեսակ են, որոնք ձգտում են բա-

րոյական ու հոգեւոր կատարելությանը, բայց միեւնույն ժամանակ 

իրենց ուրիշներից վեր չեն դասում: Նրանք բարի գործեր են անում՝ 

փորձելով օգնել ուրիշներին, բայց իրենց արդար չեն համարում՝ 

գիտակցելով իրենց թերությունները եւ մեղսականությունը։ Այս 

մարդիկ հասկանում են, որ բարի գործերը չեն կարող լիովին քավել 

իրենց մեղքն Աստծո առջեւ: Նրանք ապրում են՝ գիտակցելով իրենց 

անկատարությունը եւ սեփական ուժերով փրկվելու անհնարինու-

թյունը: Նրանք անկեղծորեն քաղցած ու ծարավ են արդարացման 

եւ քավության, որը կարող է գալ միայն Հիսուս Քրիստոսի միջոցով: 

Այս արդարացումը նրանց կողմից ընկալվում է որպես պարգեւ, որը 

կախված չէ սեփական արժանիքներից, այլ Աստծո սիրո ու ողոր-

մածության արդյունք է: Նրանք չեն ապավինում սեփական ջանքե-

րին, այլ արդարացում եւ փրկություն են փնտրում Հիսուս Քրիստո-

սի մեջ, ով, ըստ իրենց հավատքի, ճշմարիտ շնորհի միակ աղբյուրն 

է, առանց որի անհնար է հասնել հոգեւոր կատարելությանը։ Ըստ ս 

Հովհան Ոսկեբերանի. «Բոլորը, ովքեր դիմում են Փրկչին, օգտվում 

են պարգեւից եւ փրկվում են շնորհով»1։ 

«Երանի՜ ողորմածներին, որովհետեւ նրանք ողորմութիւն պի-

տի գտնեն» (Մատթ. 5․7)։ Ողորմությունը կարող է լինել մարմնա-

կան ու հոգեւոր։ Ողորմածությունը մերձավորի հանդեպ սիրո եւ 

 
1 Там же, с. 25-26. 



190 
 

կարեկցանքի խոր զգացում է, որն արտահայտվում է գործնական 

օգնության ու աջակցության մեջ կարիքավորներին՝ անկախ նրանց 

սոցիալական կարգավիճակից կամ մեր հանդեպ վերաբերմունքից: 

Սա պարզապես պասիվ համակրանք չէ, այլ ակտիվ մասնակցու-

թյուն մեկ այլ մարդու կյանքում, նրա տառապանքը մեղմելու եւ 

նրա գոյությունը բարելավելու նպատակով: Ողորմած մարդն ապ-

րում է Աստծո ու մերձավորի հանդեպ սիրո պատվիրաններով, եւ 

դա դրսեւորվում է նրա ամբողջ կենսագործունեության մեջ: Նա ոչ 

միայն բարին է մաղթում շրջապատին, այլեւ կոնկրետ ջանքեր է 

գործադրում դրան հասնելու համար։ Ողորմության գործերն ավան-

դաբար բաժանվում են մարմնականի ու հոգեւորի: Մարմնական 

գործերը դա կոնկրետ, ֆիզիկական օգնություն է, որն ուղղված է 

մարդու հիմնական կարիքների բավարարմանը: Դրանք ներառում 

են ոչ միայն սովորական ցանկը՝ կերակրել քաղցածներին, խմեցնել 

ծարավներին, հագցնել մերկերին, այցելել հիվանդներին եւ բանտ-

արկվածներին, մխիթարել սգավորներին, ընդունել օտարներին ու 

թաղել մահացածներին, այլեւ բազմաթիվ այլ դրույթներ: Կարեւոր 

է հիշել, որ մարմնական ողորմության նպատակը ոչ միայն անմի-

ջական կարիքները բավարարելն է, այլեւ մարդկային արժանա-

պատվությունը պաշտպանելը եւ ցույց տալը, որ մարդը միայնակ չէ 

իր դժվարությունների մեջ: 

Ողորմության հոգեւոր գործերն իրենց հերթին ուղղված են 

մարդու հոգեւոր բարեկեցությանը, նրա հավատի ամրապնդմանն 

ու բարոյական աճին։ Դրանք ներառում են՝ մերձավորին արդար 

ապրելու մեջ ուղղորդելը, մեղքի դեմ պայքարում օգնելը, հավատքի 

հարցերում լուսավորելը, իմաստուն խորհուրդներ տալը, մերձավո-

րի համար աղոթելը, վիրավորանքները ներելը եւ քննադատության 

ու դատապարտման հանդեպ համբերատար լինելը: Սա կարող է 

լինել աջակցություն դժվարությունների միջով անցնող ընկերոջը, 



191 
 

ներողամտություն վիրավորողի հանդեպ, կամ պարզապես լսելը եւ 

կարեկցելը նրանց, ովքեր դրա կարիքն ունեն: Ինչպես ֆիզիկական, 

այնպես էլ հոգեւոր ողորմության կարեւոր կողմն անկեղծությունն 

ու անձնուրացությունն է: Իսկական ողորմությունն անձնուրաց ծա-

ռայությունն է մերձավորին, որը թելադրված է մաքուր սիրով եւ 

գթասրտությամբ: Հենց դա է ողորմության իրական էությունը, որ-

պես սիրող ու կարեկցող մարդու կյանքի հիմնական սկզբունքնե-

րից մեկը: 

Նա, ով ողորմած է իր մերձավորների հանդեպ, Աստծուց անհա-

մեմատ ավելի մեծ ողորմություն կստանա։ Ըստ ս․ Եփրեմ Ասորու. 

«Ով ողորմած է մերձավորի հանդեպ վշտի օրը, նրա հանդեպ Տերն 

էլ միշտ գթասիրտ է լինելու»1։ Սա պարզապես գեղեցիկ փոխաբե-

րություն չէ, այլ խոր ճշմարտություն, որն ընկած է քրիստոնեական 

բարոյականության հիմքում: Ուրիշների հանդեպ ցուցաբերվող բա-

րության նույնիսկ փոքր գործերը շատ ավելի մեծ օրհնություններ 

են բերում: Որեւէ մեկին ցուցաբերվող ժամանակավոր բարեգոր-

ծությունը վերածվում է հավերժական օրհնության բարերարի հա-

մար: Մաքուր սրտով արված յուրաքանչյուր բարի գործը հարյուրա-

պատիկ է դառնում՝ ձեռք բերելով մեծագույն արժեք Աստծո աչքե-

րում: Սա պարզապես երկնային արդարության խնդիր չէ, որտեղ 

Աստված հաշվապահի պես հետեւում է բարի եւ չար գործերի: Խոս-

քը հենց անձի խոր փոխակերպման մասին է։ Ողորմածություն ցու-

ցաբերելով՝ մենք փոխում ենք մեր ներքին էությունը, դառնում ա-

վելի կարեկից՝ մի կողմ նետելով եսասիրությունն ու հպարտությու-

նը: Այս ներքին աճը, այս սրտի փոփոխությունը ողորմության իս-

կական վարձատրությունն են: Դա դրսեւորվում է ոչ միայն հանդեր-

ձյալ կյանքում, այլեւ այստեղ՝ երկրի վրա՝ ուրիշների հետ ավելի 

 
1 Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, с. 171. 



192 
 

ներդաշնակ հարաբերությունների եւ ներքին խաղաղության տես-

քով։ Ներողամտության ու մաքրագործման զգացումը, մեղքի եւ ա-

մոթի ցավալի զգացումներից ազատվելն իրական հոգեւոր աճի կա-

րեւորագույն բաղադրիչներից է: Հավերժական երանությունը սիրո, 

ներդաշնակության ու միասնության հավիտենական վիճակ է Աստ-

ծո եւ համայն գոյի հետ: Սա կեցության ու կյանքի բացարձակ լիու-

թյուն է, որը բազմակի գերազանցում է բոլոր երկրային վայելքները 

եւ բարիքները: 

«Երանի՜ նրանց, որ սրտով մաքուր են, որովհետեւ նրանք Աստ-

ծուն պիտի տեսնեն» (Մատթ. 5․8)։ Սրտի մաքրությունը պարզա-

պես մեղսական արարքների բացակայությունը չէ. դա հոգու շատ 

ավելի խոր ու բազմակողմանի վիճակ է: Դրա հիմքում ընկած է ե-

սակենտրոնությունից, ինքնահաճոյացումից եւ ինքնասիրությու-

նից լիակատար հրաժարումը: Իսկապես մաքուր սիրտն ուղղված է 

բացառապես Աստծուն ծառայելուն ու Նրա անունը փառաբանե-

լուն: Մաքուր սրտի բոլոր մտքերը, գործողությունները եւ մտա-

դրությունները բխում են այդ ձգտումից: Նման սիրտը, մաքուր հա-

յելու նման, արտացոլում է Աստվածային լույսը. բնականաբար, 

խոսքը ոչ թե ֆիզիկական, այլ հոգեւոր սրտի մասին է: Ըստ ս․ Ա-

թանաս Ալեքսանդրացու՝ «Նա, ով մաքրել է իր սիրտը ցանկացած 

կրքոտ հակվածությունից, իր սեփական գեղեցկության մեջ տես-

նում է Աստծո բնության պատկերը»1։ 

Սակայն բարեպաշտության արտաքին դրսեւորումները կարող 

են խաբուսիկ լինել: Շատերը, ձգտելով հոգեւոր կատարելության, 

հաճախ անշահախնդրության դիմակի տակ թաքցնում են արմա-

տացած հպարտությունը: Նրանց գործողությունները, որ կարծեք 

 
1 Творения иже во святых отца нашего Афанасия Великого, Часть четвертая, 

Свято-Троицкая Сергиева лавра, 1903, с. 427. 



193 
 

թե ուղղված են Աստծուն ծառայելուն, իրականում թելադրված են 

ներքին բավարարվածություն, ճանաչում եւ գովասանք ստանալու 

ցանկությամբ: Նման «անշահախնդրությունը» միայն պատրանք է, 

եսասիրության նուրբ քողարկում: Ինքնագոհությամբ լցված սիրտը 

մնում է անմաքուր՝ անկախ արտաքին բարեպաշտությունից: 

Կարեւոր է հասկանալ, որ սրտի մաքրությունը մի վիճակ չէ, 

որին կարելի է հասնել մեկընդմիշտ: Դա ինքնակատարելագործ-

ման մշտական գործընթաց է, պայքար սեփական մեղսական հա-

կումների դեմ: Սա մշտական ապաշխարության, խոնարհության եւ 

Աստծուն օգնության համար մշտապես դիմելու ճանապարհ է: Սե-

փական ես-ի դեմ այս պայքարը սրտի իսկական մաքրությանը հաս-

նելու միակ միջոցն է: Դա պարզապես առանձին առաքինություն-

ների մի շարք չէ, ինչպիսիք են ողորմությունը, խոնարհությունը, 

արդարությունը, համբերությունն ու ողջախոհությունը, թեեւ 

դրանք բոլորն անհրաժեշտ են: Դա ավելի շուտ հոգու ներդաշնակ, 

ամբողջական վիճակ է, որը ձեռք է բերվում ոչ թե առանձին 

առաքինությունների մեխանիկական կուտակումով, այլ դրանց 

խոր ներքին համադրությամբ, որը պիտի հասնի կատարելության 

ամենաբարձր աստիճանին։ 

Սակայն նույնիսկ բոլոր հնարավոր առաքինությունների առ-

կայության դեպքում սիրտը չի կարող իսկապես մաքուր լինել ա-

ռանց Սուրբ Հոգու շնորհի: Առանց նրա այս բոլոր ջանքերն ապ-

արդյուն կմնան։ Սուրբ Հոգին ուղարկում է կյանք, օգնություն, ոգե-

շնչում եւ լուսավորություն՝ օգնելով մարդուն հաղթահարել դժվա-

րություններն ու գայթակղությունները: Սրտի մաքրությունը դեպի 

Աստվածաճանաչողություն եւ սրտի մաքրություն տանող միակ ճա-

նապարհն է: Մեր հոգեւոր սիրտը կարող է տեսնել Աստծուն, բայց 

միայն այն դեպքում, եթե այն պղտորված չէ կրքերով, որոնք խա-

թարում են մեր հոգեւոր աչքի տեսողությունը: Միայն այդ դեպքում, 



194 
 

մաքրելով մենք կկարողանանք տեսնել Աստծուն՝ հոգեւոր Արեգա-

կին, որն իր պայծառությամբ անսահմանորեն գերազանցում է այն 

ամենը, ինչ մենք կարող ենք ընկալել մեր ֆիզիկական զգայարան-

ներով: Դա համայն գոյի միասնության խոր հոգեւոր ըմբռնում է: 

«Երանի՜ խաղաղարարներին, որովհետեւ նրանք Աստծու որդի-

ներ պիտի կոչվեն» (Մատթ. 5․9)։ Այս արտահայտությունը, որն ա-

ռաջին հայացքից պարզ է թվում, իրականում պարունակում է խոր 

աստվածաբանական ու բարոյագիտական խորիմաստություն եւ 

շատ ավելին է, քան պարզապես խաղաղության կոչը: Քրիստոսը ոչ 

միայն դատապարտում է հակամարտություններն ու ատելությունը, 

այլեւ կոչ է անում ակտիվ մասնակցություն պատերազմող կողմերի 

հաշտեցմանը: Սա ներդաշնակությունը եւ համաձայնությունը վե-

րականգնելու ձգտում է, որը պահանջում է ոչ միայն անձնական 

հրաժարում բռնությունից ու ատելությունից, այլեւ փոխզիջումներ 

փնտրելու, հակառակ կողմի հանդեպ կարեկցանք եւ ըմբռնում ցու-

ցաբերելու պատրաստակամություն, նույնիսկ եթե դա շատ դժվար 

է ու զգալի ջանքեր է պահանջում: 

Նման ծառայության վարձատրությունը, ըստ Քրիստոսի, Աստ-

ծո որդի կոչվելն է: Սա պարզապես պատվավոր կոչում չէ, այլ կա-

տարյալ բարոյական նմանություն Աստծուն: Մարդկային հոգու 

նմանատիպ վերափոխումը հնարավոր է դառնում հենց խաղաղա-

րարության միջոցով, քանի որ այն բնորոշ է Բարձրյալին: Աստված, 

որպես աշխարհի Արարիչ, ձգտում է իր արարածների ներդաշնա-

կությանը եւ միասնությանը: Աստծո միածին Որդու գործը խաղաղ-

արարության վառ օրինակ է: Նրա կյանքն ու ծառայությունը նպա-

տակ ունեին հաշտեցնել մարդկությունն Աստծո, իսկ մարդկանց՝ 

միմյանց հետ: Նա զոհաբերեց իրեն՝ մեղքի պատճառով Աստծո եւ 

մարդու միջեւ եղած խզումը վերացնելու համար: Այսպիսով, Աստծո 

որդիության պարգեւը պարզապես առանձին վարձատրություն չէ 



195 
 

խաղաղարարության համար, այլ դրա միջոցով աստվածային բնու-

թյանը հաղորդակից լինելու բնական հետեւանք է: Սա հոգեւոր վե-

րափոխում է, որը հիմնված է սրտի մաքրագործման ու Աստծո 

պատվիրանների կատարման վրա: Ըստ ս․ Եփրեմ Ասորու. «Սիրի՛ր 

խաղաղությունը եւ սրբությունը, որպեսզի արժանանաս Տիրոջ դեմ-

քը տեսնելուն»1։ 

Այս հարցում Հիսուս Քրիստոսի վարդապետությունը էապես 

տարբերվում է Մովսեսի օրենքից: Վերջինս, անշուշտ, պարունա-

կում էր արդարության եւ խաղաղ գոյակցության սկզբունքները, 

բայց այն հիմնականում ուղղված էր դեպի իսրայելական հասարա-

կությունը որպես Աստծո ընտրյալ ժողովրդի սոցիալական կայու-

նությանն ու հոգեւոր ամբողջականության պահպանմանը: Օրենքը 

խախտելու համար պատիժը սովորաբար հրապարակային էր, եւ 

նպատակը կարգուկանոնի պահպանումն ու ողջ ժողովրդի գոյու-

թյան սպառնալիքների կանխումն էր: Դրանով ապահովվում էր 

ներքին համախմբվածությունը եւ պաշտպանությունն արտաքին 

թշնամիներից։ Ի հակադրություն դրա՝ Քրիստոսի վարդապետու-

թյունը հիմնված է յուրաքանչյուր մարդու անհատական պատաս-

խանատվության վրա: Նա կոչ է անում անձի ներքին վերափոխման, 

վիրավորանքների ներման, թշնամիների հանդեպ սիրո, ողորմու-

թյան ու կարեկցանքի: Նրա պատվիրանները կարգավորում են ոչ 

միայն արտաքին գործողությունները, այլեւ ներքին շարժառիթնե-

րը, մտքերը եւ զգացմունքները: Սա ոչ միայն որոշակի կանոնների 

պահպանումն է, այլ հենց աշխարհի ու մարդկանց նկատմամբ վե-

րաբերմունքի փոփոխություն: Դա պահանջում է զգալի ներքին 

ջանք եւ մշտական ներքին կարգապահություն: Եթե Մովսեսի օրեն-

քը նպատակ ուներ կանխել հակամարտություններն արտաքին 

 
1 Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, с. 174. 



196 
 

սահմանափակումների ու պատիժների միջոցով, ապա Քրիստոսի 

վարդապետությունն ուղղված է մարդու էության վերփոխմանը՝ 

նրան ունակ դարձնելով խաղաղ գոյակցության՝ հիմնված սիրո եւ 

կարեկցանքի վրա: Ավելին, խաղաղարարության քրիստոնեական 

ըմբռնումը դուրս է գալիս որոշակի համայնքից ու տարածվում է 

բոլոր մարդկանց վրա՝ անկախ նրանց ազգային պատկանելությու-

նից եւ սոցիալական կարգավիճակից: Նա խաղաղության կոչ է ա-

նում ոչ միայն իր խմբի ներսում, այլեւ ամբողջ աշխարհում: 

«Երանի՜ նրանց, որ հալածվում են արդարության համար, որով-

հետեւ նրանցն է երկնքի արքայությունը» (Մատթ. 5․10)։ Հիսուս 

Քրիստոսի այս խոսքերն ուղղված են նրանց, ովքեր տառապում են 

իրենց հավատքի ու արդարության ցանկության պատճառով: «Հա-

լածվել հանուն արդարության» նշանակում է հետապնդվել ճշմար-

տության, արդարության եւ բարոյական սկզբունքները պաշտպա-

նելու համար: Դա նշանակում է զրկվել որոշակի մարդկանց հետ 

շփվելուց, սեփական իրավունքներից օգտվելուց, որոշակի հասա-

րակական դիրքեր զբաղեցնելուց, երբեմն նաեւ գոյության տարրա-

կան պայմաններից: Կարեւոր է հասկանալ, որ այս պատվիրանի 

համատեքստում «արդարությունը» չի սահմանափակվում իրավա-

կան նորմերով: Այս հայեցակարգը շատ ավելի լայն է ու ընդգրկում 

է բարոյական սկզբունքները՝ կարեկցանքը, ողորմությունը եւ սերը 

մերձավորի հանդեպ: Քրիստոսը հաճախ օգտագործում էր «արդա-

րություն» բառը՝ որպես կատարյալ բարեպաշտության հոմանիշ: 

Դա նրա համար նշանակում էր ներքին ներդաշնակություն, կյանք 

Աստծո կամքին համապատասխան, մերձավորների հանդեպ սիրո 

ու գթասրտության ցուցաբերում։ Այս «արդարությունը» հաճախ 

հանդիպում է ուրիշների դիմադրությանը, քանի որ դա կարող է 

պահանջել սեփական շահերից հրաժարում՝ ի շահ ուրիշների: 

Քրիստոնյան, ով ձգտում է ապրել ըստ պատվիրանների, չպետք է 



197 
 

հալածանքներ փնտրի, բայց նա պարտավոր է խոսել եւ գործել իր 

խղճի համաձայն, նույնիսկ եթե դա ռիսկ է պարունակում: Հիմնա-

կանն այն է, որ հալածանքը պետք է լինի սեփական սկզբունքներին 

հավատարմության, այլ ոչ թե ինքնավստահության կամ ուշադրու-

թյուն գրավելու ցանկության արդյունք: Սա ակտիվ դիմադրություն 

է չարին սիրո ու ողորմության արտահայտման միջոցով: 

Քրիստոնեության պատմությունը լի է սուրբ մարդկանց օրի-

նակներով, ովքեր հալածվել են, բանտարկվել կամ նույնիսկ մահա-

պատժի ենթարկվել իրենց հավատի համար: Նրանց ձգտումը դեպի 

արդարություն՝ հիմնված Աստծո եւ մերձավորների հանդեպ խոր 

հավատի ու սիրո վրա, շատ սերունդների համար դարձավ հույսի 

եւ ոգեշնչման աղբյուր: Նրանք ցույց տվեցին, որ ճշմարիտ հավատն 

արտահայտվում է ոչ թե խոսքով, այլ գործով, իսկ հանուն արդա-

րության սեփական բարեկեցությունը զոհաբերելու պատրաստա-

կամությունը հոգեւոր ուժի բարձրագույն դրսեւորումն է: Այսպի-

սով, արդարության համար հալածվողների երանությունը չի նշա-

նակում հեշտ կյանք, այլ ավելի շուտ հռչակում է հոգեւոր հաղթա-

նակ չարի դեմ՝ խոստանալով հավիտենական հատուցում նրանց, 

ովքեր հավատարիմ են մնում իրենց համոզմունքներին: Երկնքի Ար-

քայության խոստումն արդարության համար հալածվողներին ոչ 

միայն հատուցում է տառապանքի համար, այլեւ Աստծո սիրո ու 

արդարության արտահայտություն: Սա հավիտենական կյանքի 

խոստումն է Աստծո հետ հաղորդակցության մեջ ու բոլոր բարի 

հույսերի իրականացումը: Սա հոգեւոր ժառանգություն է, որի ար-

ժեքն անսահմանորեն գերազանցում է ցանկացած երկրային բարի-

քի արժեքը։ Կարեւոր է հասկանալ, որ Երկնքի Արքայություն ստա-

նալը կախված է ոչ թե հալածանքների քանակից, որը մարդը կրում 

է, այլ հավատից եւ Աստծուն նվիրվածությունից: Քրիստոսի համար 

նույնիսկ փոքր տառապանքները կարող են մեծ նշանակություն 



198 
 

ունենալ, եթե դրանք կրում ես սիրով ու խոնարհությամբ: Հավա-

տացյալի հոգեւոր վիճակը, հավատի մեջ նրա հաստատակամու-

թյունը եւ Քրիստոսին հետեւելն են որոշում Երկնքի Արքայություն 

մտնելու նրա արժանավորությունը: 

«Երանի՜ է ձեզ, երբ ձեզ նախատեն ու հալածեն եւ իմ պատճա-

ռով ձեր մասին ամեն տեսակ չար խոսք՝ սուտ ասեն» (Մատթ. 5․11)։ 

Այս պնդումը, առաջին հայացքից, պարադոքսալ է՝ կարո՞ղ է ար-

դյոք երանություն լինել տառապանքի մեջ: Սակայն Քրիստոս ինք-

նախոշտանգման կոչ չի անում, Նա նկարագրում է հոգեւոր իրակա-

նությունը Իր հետեւորդների համար: Հալածանքը, զրպարտությու-

նը եւ պախարակումը դառնում են ոչ միայն տհաճ իրադարձու-

թյուններ, այլեւ նշան, որ մարդը ճիշտ ուղու վրա է, որ նրա կյանքը 

համահունչ է Աստծո կամքին: Այս հալածանքները վկայում են այն 

մասին, որ հավատքի սկզբունքների վրա հիմնված մարդու կյանքը 

մարտահրավեր է նետում շրջակա աշխարհի հաստատված արժեք-

ներին՝ առաջացնելով մերժում ու թշնամանք: 

Առաջին ութ երանիները նկարագրում են Հիսուս Քրիստոսի 

քարոզած բարոյական իդեալը եւ ներկայացնում են ոչ միայն բարո-

յական սկզբունքների մի շարք, այլեւ հենց Փրկչի բարոյական դի-

մանկարը: Սակայն դրանցում Քրիստոսի կերպարը մնում է թաքն-

ված՝ անուղղակիորեն ներկայացված մարդկային ցանկալի որակ-

ների նկարագրության միջոցով։ Մենք տեսնում ենք, թե ինչպիսին 

պետք է լինի Քրիստոսի իսկական հետեւորդը, բայց ինքը՝ Քրիստո-

սը, մնում է ստվերում։ Իններորդ երանին բացահայտում է այս 

պատկերն ամբողջությամբ՝ հստակորեն ցույց տալով Քրիստոսին 

որպես կենտրոնական դեմքի։ Դրանում Աստծո Որդին այլեւս պար-

զապես բարոյական իդեալ չի առաջարկում, այլ բացահայտ կեր-

պով բացատրում է, թե ինչու են իր հետեւորդները հալածվելու։ 

Հոգով աղքատությունը, մեղքերի համար լաց լինելը, հեզությունը, 



199 
 

ողորմածությունը՝ այս բոլոր հատկություններն ինքնին հալածան-

քի պատճառ չեն: Պատմությունը գիտի բազմաթիվ մարդկանց մա-

սին, ովքեր ունեին այդ առաքինություններն ու չեն հալածվել: Հիմ-

նական կետը հենց հալածանքի պատճառն է՝ հավատն առ Հիսուս 

Քրիստոս եւ հավատարմությունը Նրա վարդապետությանը: Հալա-

ծանքն ուղղված է ոչ թե կոնկրետ գործողությունների կամ բարոյա-

կան սկզբունքների դեմ (թեեւ, իհարկե, դրանք կարող են առիթ 

դառնալ), այլ հենց քրիստոնեական հավատի էության, քրիստո-

նեական համայնքին պատկանելու դեմ: 

Ահա թե ինչու իններորդ երանին մնացած երանիների էությու-

նը հասկանալու բանալին է: Դրանք ոչ միայն նշում են երանության 

ճանապարհը, այլեւ ցույց են տալիս դրա գինը՝ Քրիստոսին հետե-

ւելու, խաչը կրելու, հավատի համար հալածվելու պատրաստակա-

մություն: Դա իրական քրիստոնեության հետեւանքների իրատե-

սական գնահատական է մի աշխարհում, որը հաճախ թշնամաբար 

է տրամադրված Աստծո Որդու հանդեպ: Քրիստոնեության պատ-

մությունը լի է արիության, հավատարմության եւ անսասան հավա-

տի օրինակներով հալածանքների ժամանակ: Սա հենց այն է, ինչը 

հաստատում է իններորդ երանիի եւ Հիսուս Քրիստոսի ամբողջ 

վարդապետության ճշմարտացիությունը: 

  



200 
 

 

Գ Լ Ո Ւ Խ  Է  
 

Բնական առաքինությունների մասին 

 

Բացի ի վերուստ տրված բարոյական Օրենքից գոյություն ունի 

նաեւ բնական բարոյական օրենքն իր չորս հիմնական առաքինու-

թյուններով՝ խոհեմություն, արդարություն, արիություն եւ ողջախո-

հություն։ Այժմ մանրամասն վերլուծենք այդ առաքինությունները։ 

Մարդկային մտքի էության մեջ ճշմարտության խոր կարիք կա: 

Սա պարզապես ինչ-որ բան իմանալու ցանկություն չէ, դա գիտելի-

քի հզոր, անհագ ցանկություն է, որն ուղղված է դեպի իր գերագույն 

իդեալը՝ դեպի Աստված։ Այս բնածին հետաքրքրասիրությունը 

մղում է մեզ՝ ուսումնասիրելու մեզ շրջապատող աշխարհը, հետա-

զոտելու անթիվ առարկաներ ու երեւույթներ: Սակայն դրանց վե-

րաբերյալ գիտելիքներ ձեռք բերելուց բավարարվածությունը կար-

ճատեւ է լինում։ Մեզ անդիմադրելիորեն ձգում է ավելի խոր, ավելի 

համապարփակ օրինաչափությունների որոնումը, գիտելիքի տար-

բեր ոլորտների միջեւ կապեր հաստատելը: Եւ այս ճանաչողական 

ճանապարհի վերջնական նպատակը դառնում է կեցության գերա-

գույն սկզբունքի՝ Աստծո ըմբռնումը: 

Գիտելիքի հիմնական գործառույթը մեր հոգու համար հուսալի 

կողմնացույց ծառայելն է, նրա գործունեությունը ճիշտ ուղղորդե-

լով, ներդաշնակ հարաբերություններ հաստատելով Աստծո եւ շր-

ջակա աշխարհի հետ: Այլ կերպ ասած՝ բանականությունը, որպես 

ամենաբարձր ճանաչողական կարողություն, կոչված է լինել կամքի 

հավատարիմ առաջնորդը: Գիտելիքի ձգտումը, որն ուղղված է բա-

ցառապես նյութական բարեկեցությանը, երկրային կյանքում հար-

մարավետությանը հասնելուն եւ հարստություն կուտակելուն, թեեւ 



201 
 

որոշ չափով օգտակար է, բայց զուրկ է իսկական արժեքից՝ առանց 

բարոյական կատարելագործման հետ կապ ունենալու: Նման գի-

տելիքը, որը կենտրոնացած է միայն արտաքին կյանքի հարմարա-

վետության ու անմիջական օգուտների ձգտման վրա, ոչ միայն մեզ 

չի մոտեցնում իրական նպատակին, այլեւ, ընդհակառակը, կարող 

է սնել մեր կրքերը, վնասել մեր հոգեկան առողջությանը կամ, լա-

վագույն դեպքում, մնալ բացարձակապես անօգուտ: Դրանք ձեռք 

բերելու վրա ծախսված ողջ էներգիան իզուր աշխատանք է՝ ունայ-

նություն ունայնությանց, ինչպես ասաց Ժողովողը։ Ավելին, կյանքի 

բացառապես նյութական կողմերի վրա կենտրոնանալը կարող է 

հանգեցնել արժեքային կողմնորոշումների խեղաթյուրման, գոյու-

թյան իմաստի կորստի, դժգոհության եւ դատարկության զգացման՝ 

չնայած թվացյալ բարեկեցությանը: Ուստի զուտ տեսական գիտե-

լիքը, զատված բարոյական արժեքներից, վերածվում է դատարկ 

գործիքի, որն ունակ չէ իրական երջանկություն ու բավարարվա-

ծություն բերել։ Միայն գիտելիքի եւ բարոյականության համադրու-

թյունը, Աստծուն ձգտելն ու մշտական ինքնակատարելագործումը 

կարող են մարդուն տանել դեպի իր գոյության իրական նպատակը՝ 

Աստծո հետ հաղորդակցության մեջ հավիտենական երանություն: 

Հենց այս մոտեցումն է կյանքը դարձնում իմաստալից՝ ունայնու-

թյունից այն վերածելով բարձրագույն կատարելության նպատա-

կասլաց ձգտման: Միայն այս ներդաշնակ համադրության մեջ է 

մարդկային գոյության ճշմարտությունը։ 

Այս նպատակին հնարավոր չէ հասնել առանց խոհեմության՝ 

առաջիկա գործողությունների մասին խոր եւ համակողմանի մտա-

ծելու ունակության: Ըստ ս․ Բարսեղ Կեսարացու. «Խոհեմությունը 

պետք է ղեկավարի բոլոր արարքները»1։ Դա զուտ որոշումների 

 
1 Симфония по творениям святителя Василия Великого, с. 21. 



202 
 

կայացման գործընթաց չէ, այլ ցանկացած գործողությունից առաջ 

իրավիճակի բոլոր ասպեկտների մանրակրկիտ վերլուծություն: 

Նախքան որեւէ բան անելը կամ, ընդհակառակը, թողնելն այն այն-

պես, ինչպես կա, պետք է ինքներդ ձեզ մի շարք հարցեր տաք: Սա 

ինչի՞ համար է։ Որո՞նք են նպատակին հասնելու լավագույն ուղի-

ները: Ի՞նչ խոչընդոտներ կարող են առաջանալ ճանապարհին եւ 

ինչպե՞ս հաղթահարել դրանք: Պետք է հաշվի առնել բազմաթիվ 

գործոններ՝ գործողության վայրն ու ժամանակը, ներգրավված ան-

ձանց, առկա կարիքները, սպասվող հետեւանքները եւ ուղեկցող 

բոլոր հանգամանքները։ Սա պահանջում է ոչ միայն լայնածավալ 

գիտելիքներ, այլեւ զարգացած ճանաչողական կարողություններ: 

Պետք է կարողանալ կանխատեսել հնարավոր խնդիրները, գնահա-

տել ռիսկերն ու հնարավորներից ընտրել լավագույն տարբերակը։ 

Նույնիսկ լավագույն մտադրությունը կարող է վերածվել չարի, եթե 

այն իրականացվի առանց պատշաճ պլանավորման եւ մտքի: Ան-

ժամանակ գործողություններ, ավելորդ ջանքեր, չափից ավելի մեծ 

եռանդ, անտեղի մեթոդներ, չար դրդապատճառներ – այս ամենը 

կարող է զրոյացնել դրական ազդեցությունը: Խոհեմությունն օգ-

նում է խուսափել նման սխալներից։ 

Ուստի խոհեմությունը կապված է ոչ թե զգացմունքների, այլ 

ճանաչողական ունակությունների հետ: Զգայական ունակությունը 

մեզ թույլ է տալիս ընկալել միայն այն, ինչը գտնվում է մեր անմի-

ջական փորձի տիրույթում, այն, ինչ մենք կարող ենք տեսնել, լսել 

կամ շոշափել: Սակայն իսկապես հասկանալու համար, թե ինչ կա-

րող է լինել ապագայում, անհրաժեշտ է ապավինել անցյալի եւ ներ-

կայի գիտելիքներին: Սա մարդուց պահանջում է ոչ միայն դիտար-

կելու, այլեւ փաստերն ու իրադարձությունները համեմատելու կա-

րողություն, ինչը խոհեմության նշան է։ Հետեւաբար՝ կարելի է եզ-

րակացնել, որ խոհեմությունը բանականության գործառույթ է: 



203 
 

Մարդուց այն պահանջում է ոչ միայն ինտուիտիվ ըմբռնում, այլեւ 

վերլուծական մտածողություն՝ թույլ տալով եզրակացություններ ա-

նել հիմնվելով առկա գիտելիքների եւ փորձի վրա: 

Այսպիսով, խոհեմությունը դառնում է կարեւոր առաքինու-

թյուն, որն օգնում է մարդուն՝ կողմնորոշվելու բարդ իրավիճակնե-

րում ու կայացնելու գիտակցված որոշումներ՝ հաշվի առնելով ոչ 

միայն ներկա հանգամանքները, այլեւ ապագայում իրենց գործո-

ղությունների հնարավոր հետեւանքները։ Խոհեմ մարդը վերլուծում 

է այն, ինչ կարող է տեղի ունենալ եւ դա տեսնում է որպես աջա-

կցություն կամ խոչընդոտ այն առաջադրանքների համար, որ պա-

հանջում են անհապաղ կատարում: Խոհեմությունն օգնում է ճիշտ 

որոշել, թե ինչ գործողություններ եւ միջոցներ են անհրաժեշտ դր-

ված նպատակին հասնելու համար։ Միտքն է, որ առաջադրում է 

նման առաջարկություններ, իսկ հետո հետեւում է կամքի գիտա-

կցված ընտրությանը: Խոհեմ մարդն ի վիճակի է կանխատեսել իր 

գործողությունների հետեւանքները, ինչը թույլ է տալիս նրան գնա-

հատել, թե որքանով այս կամ այն որոշումը կարող է օգնել կամ խոչ-

ընդոտել իր նպատակների իրականացմանը: Սա պահանջում է ոչ 

միայն գիտելիք, այլեւ իրավիճակը վերլուծելու կարողություն: Խո-

հեմությունն օգնում է որոշել ցանկալի նպատակներին հասնելու 

ամենահարմար միջոցները: Դա ներառում է ռեսուրսների, ժամա-

նակի ու հանգամանքների ճիշտ գնահատում, որոնք կարող են ազ-

դել արդյունքների վրա: 

Կարեւոր է նշել, որ խոհեմությունը զուտ մտավոր հատկություն 

չէ։ Այն կապված է նաեւ կամքի եւ բարոյական պատասխանատվու-

թյան հետ։ Երբ բանականությունը խորհուրդ է տալիս, մարդը պի-

տի գիտակցաբար ընտրություն կատարի այդ խորհուրդների հի-

ման վրա։ Ուստի խոհեմությունը ոչ միայն ճիշտ եզրակացու-

թյուններ անելու կարողությունն է, այլեւ որոշումների կայացման 



204 
 

գործընթացում ակտիվ մասնակցությունը, որը պահանջում է ե՛ւ 

մտավոր, ե՛ւ բարոյական որակներ։ 

«Խոհեմություն» հասկացությունը հաճախ փոխարինվում է 

նրա կեղծ կրկնօրինակով, որն արտաքուստ շատ նման է իսկական 

խոհեմությանը, բայց լրջորեն տարբերվում է իր էությամբ։ Իսկա-

կան խոհեմությունը արժանի նպատակին հասնելու համար գործո-

ղություններ արդյունավետ կազմակերպելու կարողությունն է, ռե-

սուրսներն ու ժամանակն առավելագույն օգուտով կառավարելու 

կարողություն՝ լավ, բարոյական եւ օգտակար բանի հասնելու 

համար: Կեղծ խոհեմությունը նույն կազմակերպումն ու հմուտ պլա-

նավորումն է, որը կիրառվում է անարժան, անբարոյական կամ 

նույնիսկ հանցավոր նպատակների հասնելու համար: Պատկերաց-

րեք մի մարդու, ով վարպետորեն ծրագրում է բանկի կողոպուտը: 

Նա ուսումնասիրում է անվտանգության համակարգը, ընտրում է 

հարմար ժամանակը եւ փախուստի ուղիները։ Նա ցույց է տալիս 

կազմակերպվածության եւ հաշվարկի բարձր մակարդակ, որը 

նման է այն մարդու գործողություններին, ով պլանավորում է, օ-

րինակ, բարեգործական միջոցառում: Առաջին դեպքում խոսում 

ենք կեղծ խոհեմության, իսկ երկրորդում՝ իսկական խոհեմության 

մասին։ «Խոհեմ գողի» վառ օրինակը ցույց է տալիս, թե ինչպես լավ 

կազմակերպված գործողությունները կարող են ծառայել չարին։ 

Նա հմտորեն օգտագործում է իր ունակությունները, բայց դրանք 

գործի են դրվում են ոչ թե բարի, այլ չար նպատակի համար։ Նրա 

«խոհեմությունը» ուղղված է ոչ թե հանրային բարիքին, այլ հան-

ցավոր ճանապարհով անձնական շահին հասնելուն։ Կեղծ խոհեմու-

թյունը քողարկվում է որպես ճշմարիտ, բայց իր էությամբ այն 

մնում է կործանման գործիք, քանի որ օգտագործվում է կարողու-

թյունները բարոյական սկզբունքներին հակասող նպատակներին 

հասնելու համար: Կարեւոր է հիշել, որ ցանկացած գործողության 



205 
 

իրական արժեքը որոշվում է ոչ թե դրա կազմակերպվածության 

աստիճանով, այլ նպատակներով ու բարոյական հետեւանքներով: 

Իսկական խոհեմությունը որոշում, գնահատում եւ մատնանշում է 

մարդկային կյանքի հիմնական նպատակին հասնելու ճիշտ ճանա-

պարհը։ Դա պարզապես որոշումներ կայացնելու կարողություն չէ, 

այլ իմաստության ու ճիշտ դատողության ամենաբարձր աստիճա-

նը: Կատարյալ խոհեմությունն անբաժանելիորեն կապված է բարո-

յական մաքրության հետ, քանի որ մեղսագործությունն անհամա-

տեղելի է անթերի դատողության եւ կյանքի բարձրագույն նպատա-

կի ըմբռնման հետ: 

Խոհեմությունը կարող է լինել ճշմարիտ, բայց անկատար՝ եր-

կու պատճառով։ Նախ՝ եթե խոհեմությունը կենտրոնանում է կոնկ-

րետ, նեղ խնդիրների, այլ ոչ թե մարդկային կյանքի գլոբալ նպա-

տակների վրա: Օրինակ՝ հաջողակ վաճառականին կամ փորձառու 

նավապետին անվանում են խոհեմ, բայց նրանց հմտությունները 

սահմանափակվում են իրենց գործունեության շրջանակով: Նրանց 

խոհեմությունը կոնկրետ գործունեության շրջանակներում արդյու-

նավետ գործելու ունակությունն է, որը չի տարածվում կյանքի այլ 

ոլորտների վրա։ Երկրորդ, եթե նույնիսկ մարդն ի վիճակի է խոհե-

մաբար դատել ամեն ինչի մասին, ներառյալ՝ կյանքի ու մահվան 

հարցերի, դա չի նշանակում, որ նա կկարողանա գործնականում 

կիրառել իր դատողությունները: Նա կարող է ճիշտ ըմբռնել իրա-

վիճակը եւ ճիշտ որոշումներ կայացնել, բայց կարող է զուրկ լինել 

այդ որոշումներն ի կատար ածելու, իմաստությունը արդյունավետ 

գործողության վերածելու ընդունակությունից: Պարզ ասած՝ գիտե-

լիքն ու հասկացողությունը արդյունքի երաշխիք չեն։ Դատողու-

թյունը կարող է ձախողվել ծրագրի իրականացման համար անհրա-

ժեշտ հմտությունների կամ հնարավորությունների բացակայու-

թյան պատճառով: 



206 
 

Խոհեմությանը հակառակ արատն անխոհեմությունն է։ Խոհե-

մությունը ձեռք է բերվում աստիճանաբար, քայլ առ քայլ։ Այս ու-

ղին ներառում է՝ անցյալի փորձը հիշելը, ներկա իրավիճակը վեր-

լուծելը, ապագա հետեւանքները կանխատեսելը, զանազան տար-

բերակները համեմատելը եւ ավելի փորձառու մարդկանցից սովո-

րելը, նրանց խորհուրդներն ու դատողությունները լսելը: Ի հակա-

դրություն դրա, անխոհեմությունն անտեսում է այս բոլոր կարեւոր 

քայլերը՝ առաջնորդվելով միայն մղումնային ցանկություններով եւ 

հույզերով։ Նման պահվածքը պարզապես սխալ չէ, այլ լուրջ բարո-

յական զանցանք, չարության դրսեւորում, քանի որ անտեսում է բա-

նականությունն ու փորձը։ Հավասարակշռված որոշումներ կայաց-

նելու փոխարեն՝ անխոհեմությունը նախընտրում է հապճեպ գոր-

ծողություններ՝ հիմնված ակնթարթային ազդակների վրա եւ հաշվի 

չառնելով երկարաժամկետ հետեւանքները: Սա մեղքի հատուկ ձեւ 

է, քանի որ հակասում է ողջամիտ ու պատասխանատու վարքի սկզ-

բունքին: Երբ մենք խոսում ենք անխոհեմության՝ որպես խոհեմու-

թյան պակասի մասին, նկատի ունենք այս մեղքը։ Սա մի իրավիճակ 

է, երբ մարդն ունակ է լինել շրջահայաց, բայց ծուլության, անփու-

թության կամ անուշադրության պատճառով ջանքեր չի գործա-

դրում՝ զարգացնելու այդ կարողությունը եւ չի օգտագործում այն 

կյանքում։ Այս դեպքում խոհեմության բացակայությունը դառնում 

է մեղք։ Դա ոչ միայն որակի պակաս է, այլեւ դրա նկատմամբ գի-

տակցված կամ անգիտակից արհամարհանք: 

Մյուս բնական առաքինությունն արդարությունն է։ Արդարու-

թյունը պահանջում է, որ յուրաքանչյուրը ստանա այն, ինչի իրա-

վունքն ունի: Դա ենթադրում է մարդկանց միջեւ հավասարություն 

ու փոխադարձ պարտավորություններ։ Սա առաջին հերթին վերա-

բերում է արդար փոխանակմանը, երբ յուրաքանչյուր կողմ ստա-

նում է այն, ինչին արժանի է: Դա հիմքն է հասարակության մեջ 



207 
 

ազնիվ եւ վստահելի հարաբերությունների համար: Արդարությունը 

պաշտպանում է մեր իրավունքներն ու միեւնույն ժամանակ պար-

տավորեցնում մեզ հարգել ուրիշների իրավունքները: Այլ կերպ ա-

սած՝ փոխադարձ արդարությունը երաշխավորում է, որ մենք ա-

զատ ենք՝ օգտագործելու այն, ինչ մեզ է պատկանում՝ պայմանով, 

որ մենք չխախտենք ուրիշների իրավունքները: Դա հավասարակշ-

ռություն է հաստատում ուրիշների հանդեպ մեր իրավունքների եւ 

պարտականությունների միջեւ՝ ապահովելով հավասարություն 

մեր հարաբերություններում: Արդարությունը հիմնված է փոխա-

դարձ հարգանքի ու սահմանված նորմերի պահպանման սկզբունքի 

վրա։ Արդարությունը մեզանից պահանջում է ոչ միայն պահպանել 

օրենքները, այլեւ ունենալ ներքին ըմբռնում, թե ինչն է ճիշտ եւ 

արդար տվյալ կոնկրետ իրավիճակում: 

Արդարության հասկացությունն անքակտելիորեն կապված է 

առ Աստված հավատի հետ: Առանց դրա՝ այս հասկացությունը 

կորցնում է իր հիմքը՝ վերածվելով հոգեւոր իմաստից զուրկ պայ-

մանականության։ Աստվածակենտրոն աշխարհայացքում արդա-

րությունը հիմնված է Աստծո կամքին անվերապահ ենթարկվելու 

վրա, որն իր հերթին ուղղված է հանդերձյալ կյանքում մարդու փր-

կությանը: Աշխարհն այնպես է ստեղծված, եւ մարդկային բնու-

թյունն ինքնին այնպիսին է, որ այս վերջնական նպատակին հաս-

նելու համար անհրաժեշտ են որոշակի պայմաններ ու միջոցներ։ 

Դրանք ներառում են, օրինակ՝ կյանքը, լավ համբավը, ազատ կամ-

քը եւ թույլատրվածի սահմաններում երջանկության հետամուտ լի-

նելու հնարավորությունը։ Աստված յուրաքանչյուր հոգու մեջ դնում 

է արդարության զգացում, որը կոչված է՝ ապահովելու անհատի ի-

րավունքների հանդեպ հարգանքը: Արդարության այս զգացումը 

սոսկ սոցիալական պայմանականություն չէ, այլ աստվածային ներ-

քին հրահանգ՝ ներշնչված հենց մեր Արարչի կողմից: Առանց այս 



208 
 

ներքին զգացումի՝ արդարության գաղափարը կորցնում է իր խոր 

իմաստը եւ դառնում պարզ ձեւականություն, որը հեշտությամբ են-

թակա է փոփոխության ու շահարկման:  

Երբ հավասար իրավունքներ ունեցող մարդկանց նկատմամբ 

անարդար են վարվում, դա կոչվում է անարդարություն։ Սա լուրջ 

մեղք է, որը խարխլում է հասարակական կարգը եւ հասարակու-

թյան հիմքերը՝ քայքայելով վստահությունն ու կայունությունը։ Ան-

արդարությունը հակասում է Աստծո կամքին, ըստ որի աշխարհը 

պիտի կառուցվի արդարության սկզբունքների վրա։ Ուստի անար-

դարությունը ոչ միայն մեղք է մարդու հանդեպ, այլեւ անուղղակի 

հանցագործություն Աստծո դեմ՝ իբրեւ հակասող աստվածային կամ-

քին եւ կարգին։ Այս խախտումը միաժամանակ ազդում է անհա-

տական իրավունքների, սոցիալական ներդաշնակության ու Աստծո 

կողմից հաստատված համընդհանուր բարոյական կարգի վրա: 

Հաջորդ բնական առաքինությունն արիությունն է։ Մեր հոգու 

խորքում, մեր բուն էության մեջ կա բարու ցանկությունը: Դա պար-

զապես վերացական գաղափար չէ, այլ կենդանի մղում, ներքին օ-

րենք, որը ստիպում է մեզ՝ ձգտելու արդար արարքների: Սակայն 

մեղքով աղավաղված մեր բնությունը մեծապես թուլացրել է այս 

վեհ ձգտումը։ Առաքինության ճանապարհը դարձել է փշոտ, արգե-

լափակված բազմաթիվ խոչընդոտներով։ Պատահական չէ, որ Ա-

վետարանում ասվում է. «Յովհաննէս Մկրտչի օրերից մինչեւ այժմ 

երկնքի արքայութիւնը բռնադատւում է. եւ հզորներն են յափշտա-

կում այն» (Մատթ. 11.12): Այս արտահայտությունը ճշգրտորեն ար-

տացոլում է մեր գոյության դաժան իրականությունը: Ճշմարիտ բա-

րեպաշտության հասնելը, հոգեւոր կատարելության գագաթին 

բարձրանալը մեզնից պահանջում է իսկապես տիտանական ջան-

քեր, կամքի ահռելի ուժ, բացառիկ տոկունություն եւ աննկուն արի-

ություն: Առանց այս հատկանիշների, բարու թույլ ցանկությամբ, 



209 
 

կամքի թուլությամբ եւ անվճռականությամբ մենք դատապարտ-

ված ենք ձախողման: Արիության կարիքը հատկապես սուր է գայ-

թակղությունների դեմ պայքարում, որը մեր կյանքի անբաժանելի 

մասն է: Ամեն քայլափոխի գայթակղությունները դարանակալում 

են մեզ՝ օգտագործելով տարբեր հնարքներ, որոնք պիտի շեղեն մեզ 

առաքինության ճանապարհից: Նրանք դրսեւորվում են դժվարու-

թյունների եւ անախորժությունների, վտանգների ու հիվանդու-

թյունների, նյութական զրկանքների, պատահարների, վիրավո-

րանքների եւ անարգանքի տեսքով: Դիմանալ այս ամենին, չկոտր-

վել, չշեղվել ընտրած ճանապարհից՝ սա է մեր ոգու իսկական փոր-

ձությունը։ Համբերությունն օգնում է մեզ՝ հաղթահարելու վիշտն ու 

վհատությունը, մեղմացնում է ճակատագրի հարվածները եւ հան-

դարտեցնում մեր մեջ մոլեգնող հույզերը: Հեզությունը զսպում է 

զայրույթն ու վրեժխնդրության ծարավը, սովորեցնում է մեզ՝ ներե-

լու վիրավորանքները եւ հասկանալու նրանց, ովքեր վիրավորել են 

մեզ: Բայց արիությունը միայն համբերատարության ու հեզության 

մեջ չէ, որ դրսեւորվում է, թեեւ այս հատկությունները մեր հոգեւոր 

ամրության, թերեւս, ամենակարեւոր բաղադրիչներն են: Արիու-

թյունը նաեւ այն ուժն է, որ անհրաժեշտ է մեր անկյալ բնության 

մյուս բոլոր մեղսական հակումները զսպելու համար: Սա մշտական 

աշխատանք է ինքն իր վրա, մշտական պայքար ծուլության, ագա-

հության, հպարտության, նախանձի եւ այլ արատների դեմ, որ ձգ-

տում են կլանել մեզ, հեռացնել Աստծուց ու մեր գոյության իրական 

նպատակից: Ուստի բարու ցանկությունը մշտական, երկարաժամ-

կետ աշխատանք է, որը պահանջում է ոչ միայն ցանկություն, այլեւ 

ահռելի ջանքեր, համառություն, կամքի ուժ եւ խոր հավատ:  

Արիություն ձեռք բերելու ճանապարհը բարդ է. մարդուց այն 

պահանջում է զգալի ջանքեր գործադրել ու անընդհատ աշխատել 

ինքն իր վրա։ Պետք է աստիճանաբար վերացնել այն ամենը, ինչը 



210 
 

թուլացնում է հոգին՝ դարձնելով այն խոցելի գայթակղությունների 

եւ թուլությունների հանդեպ: Այդ տքնաջան աշխատանքը պահան-

ջում է գիտակցված հրաժարում զանազան հաճույքներից ու հար-

մարավետություններից, կամքի կանխամտածված գործադրում եւ 

առաքինությունների ակտիվ զարգացում: Ի՞նչն է կոնկրետ թուլաց-

նում մեր կամքն ու հոգեւոր ուժը։ Առաջին հերթին դա ֆիզիկական 

կարիքների չափից ավելի բավարարումն է՝ սննդի եւ խմիչքի ան-

չափ օգտագործումը, հատկապես՝ նուրբ ու ճաշակին հաճելի, ավե-

լորդ քունը, անգործությունը, պարապությունը եւ դատարկ ժաման-

ցը: Այս ամենը, թեկուզ անվնաս թվա, իրականում սնում է մեր կր-

քերը, որոնք էլ իրենց հերթին ստրկացնում են կամքը՝ դարձնելով 

այն թույլ ու անընդունակ՝ բարի գործեր անելու։ Ուստի սուրբ ճգ-

նավորները, ձգտելով հասնել հոգեւոր կատարելության, դիմում է-

ին ամենախիստ ճգնության։ Նրանք չափավորում էին իրենց ուտե-

լիքը եւ խմիչքը՝ խուսափելով նրբաճաշակ ուտելիքներից, նվազա-

գույնի էին հասցնում քունն ու հոգնեցնում իրենց մարմինը ծանր 

ֆիզիկական աշխատանքով: Նրանք հրաժարվում էին իրենց փա-

փուկ անկողնուց, հաճախ գիշերում էին չոր գետնի կամ կոշտ գոր-

գի վրա եւ հագնում փշոտ հագուստ ու կրում ծանր շղթաներ։ Բացի 

այդ՝ նրանք գիտակցաբար ենթարկվում էին անհարմարության եւ 

դժվարությունների՝ ցրտի, շոգի, սովի, ճանապարհի դժվարություն-

ների, որպեսզի զարգացնեն համբերություն եւ տոկունություն: 

Կամքի ամրապնդումն ինքնակարգապահության մշտական վար-

ժություն է: Միայն դրա միջոցով կարելի է հասնել իսկական արի-

ության, խոչընդոտները հաղթահարելու եւ փորձություններին դի-

մակայելու ունակության: Իսկ այդ երկար ու դժվարին ճանապարհը 

վարձատրվում է ներքին ուժի եւ անկոտրում կամքի ձեռքբերմամբ։ 

Չորրորդ բնական առաքինությունը ողջախոհությունն է։ Այն 

սերտորեն կապված է հոգեւոր սրտի հետ։ Սիրտը յուրահատուկ 



211 
 

ունակություն ունի՝ ընկալելու եւ զգալու բոլոր փոփոխությունները, 

որ տեղի են ունենում ինչպես մեր հոգում, այնպես էլ մեր մարմնում։ 

Այն արձագանքում է արտաքին ազդեցություններին ու առարկա-

ներին, որոնք շրջապատում են մեզ: Երբ այդ առարկաները եւ երե-

ւույթները դրական ազդեցություն են ունենում մեր կյանքի վրա, 

սիրտը լցվում է հաճելի զգացողություններով, ուրախությամբ ու 

հաճույքով։ Սակայն, եթե արտաքին գործոնների ազդեցությունը 

բացասական է, սիրտը սկսում է վիշտ ապրել, եւ կյանքը նման պա-

հերին դառնում է ծանր ու դժվար։ Մեր սրտի էական հատկանիշը, 

ինչպես նաեւ նրա հիմնական կարիքը Աստվածային գեղեցկությու-

նը վայելելու ցանկությունն է: Այս գեղեցկությունը դրսեւորվում է 

Աստվածային կատարելություններում, որոնց մենք կարող ենք 

նկատել Աստծո կողմից ստեղծված տարբեր էակների եւ առարկա-

ների մեջ: Մեր հոգին, իր բնույթով, բնածին հակում ունի գեղեցկու-

թյան հանդեպ, որի իդեալը հենց Աստծո մեջ է: Իսկական գեղեցկու-

թյան կոչմանը մեր տեսանելի աշխարհում իսկապես արժանի են 

լոկ այն բաները, որ արտացոլում են աստվածային կատարելու-

թյունները: Բարոյական էակների մեջ դրանք դրսեւորվում են որ-

պես սրբություն, սեր եւ արդարություն: Սակայն ներկա մեղսական 

վիճակում գտնվելով՝ մեր սիրտը, բնազդային կարիքների ազդեցու-

թյան տակ, հաճախ ավելի է ձգվում դեպի զգայական հաճույքները: 

Դրանք, լինելով նյութական եւ անհամատեղելի մեր հոգեւոր էու-

թյան հետ՝ ստեղծված Աստծո պատկերով ու նմանությամբ, չեն կա-

րող հագեցնել մեր ծարավը։ Իրականում, որքան շատ ենք մենք տր-

վում նման հաճույքներին, այնքան ուժեղանում է մեր հյուծող ծա-

րավը։ Զգայական վայելքները, շոյելով մեր մարմինը, ընդունակ են 

թունավորել մեր սիրտը, թուլացնել եւ պղծել մեր հոգին: Դրանք ան-

համատեղելի են մեր հոգու փրկության հետ։ Ուստի խիստ կարեւոր 

է լիովին զերծ մնալ անօրինական հաճույքներից։ Ինչ վերաբերում 



212 
 

է թույլատրված հաճույքներին, ապա դրանք պետք է օգտագործել 

չափավոր եւ զգուշությամբ: Այս հարցում չափավորությունն ու ի-

րազեկությունն օգնում են պահպանել սրտի մաքրությունը եւ 

պաշտպանել հոգին վնասակար ազդեցությունից, որը կարող է ա-

ռաջանալ աշխարհիկ հաճույքների նկատմամբ չափից ավելի մեծ 

սիրուց: Կարեւոր է հիշել, որ իսկական վայելք ու երջանկություն 

կարելի է գտնել ոչ թե անցողիկ հաճույքների, այլ Աստծո եւ Նրա 

կատարելության հանդեպ խոր ու անկեղծ սիրո մեջ:  

Ողջախոհության գաղափարն ավելին է, քան պարզապես ֆի-

զիկական մտերմությունից զերծ մնալը: Այն խոր ներքին վիճակ է, 

ուր միտքը սրտի գերագույն տիրակալն է՝ ուղղորդելով նրա գործո-

ղություններն ու մղումները: Եթե միտքը գործի Աստվածային օրեն-

քին համահունչ, չմթագնված կրքերից ու արատներից, ապա սիրտը 

նրա ազդեցության ներքո կլինի առողջ, սիրով ու ջերմությամբ լի, 

զերծ մեղսական կրքերի ստրկությունից, իսկ զգացմունքները կլի-

նեն մաքուր եւ բարոյապես անբասիր: Ողջախոհությունն ամեն ին-

չում չափավորության է դրդում՝ զսպելով ցանկացած կիրք՝ ագա-

հություն, հպարտություն, զայրույթ կամ նախանձ: Այն ֆիզիկական 

ու հոգեւոր բոլոր ձգտումներն ուղղում է դեպի Աստված՝ համայն 

գոյի Նախապատճառը: Այն պահանջում է ներդաշնակություն հո-

գեւորի եւ ֆիզիկականի միջեւ՝ չմերժելով երկրային ուրախություն-

ները, բայց թույլ չտալով, որ դրանք դառնան գերիշխող ուժեր մար-

դու կյանքում: Ուստի ողջախոհությունը սահմանափակում կամ ճգ-

նավորություն չէ, այլ ավելի շուտ մարդու ներաշխարհի ներդաշնա-

կության, անհատականության ողջ ներուժի բացահայտման, իսկա-

կան երջանկության ու կյանքի իմաստի ձեռքբերման բանալի: Ներ-

աշխարհի այդ խոր փոխակերպմամբ են ներդաշնակ դառնում մար-

դու հարաբերությունները ինքն իր, աշխարհի եւ Աստծո հետ: 

  



213 
 

 

Գ Լ Ո Ւ Խ  Ը  
 

Կյանքի նպատակի մասին 

 

Մահը պարզապես կյանքի վերջը չէ. դա սահմանափակ, ժամա-

նակավոր գոյությունից հավիտենական կյանքի անցման խորհուրդ 

է: Մենք, բանտարկված մեր ֆիզիկական մարմնի բիրտ պատյա-

նում, թոթափում ենք այն, ինչպես օձը, որը թոթափում է իր խորխը: 

Մնում է մեր հոգեւոր էությունը՝ հոգին: Նա հեռանում է մեր հինգ 

զգայարաններով ընկալվող աշխարհից, որը հասանելի է միայն 

մարմնին, եւ անցնում է մեկ այլ աշխարհ, որտեղ ապրում են իրեն 

նման էակներ, որ գոյություն ունեն մեկ այլ գոյաբանական հարթու-

թյան վրա: Այն աշխարհը, որտեղ անցնում է հոգին, անհասանելի է 

մեր ֆիզիկական զգայարանների համար: Ապրելով երկրի վրա՝ 

մենք աշխարհն ընկալում ենք մեր մարմնի սահմանափակ ճանաչո-

ղական հնարավորությունների միջոցով։ Աչքերը տեսնում են, ա-

կանջները լսում, քիթը հոտոտում է՝ այս ամենն այն գործիքներն են, 

որոնց միջոցով մենք ընկալում ենք ֆիզիկական իրականությունը: 

Բայց մահից հետո այդ գործիքներն անօգուտ են դառնում։ Ֆիզի-

կական մարմնի կապանքներից ազատված հոգին անտեսանելի է 

դառնում մեզ համար, ինչպես այն անտեսանելի ուժերը, որ շրջա-

պատում են մեզ, բայց մնում են մեր ընկալումից դուրս: Մահվան 

պահին մենք դիտում ենք միայն անշունչ մարմին՝ մի պատյան, որը 

կորցրել է իր գործառույթը: Այդ դատարկ պատյանն արագորեն են-

թարկվում է քայքայման, եւ, ի վերջո, նրանից մնում է միայն կմախ-

քը: Մարդկանց անթիվ սերունդներ անցել են կյանքի ու մահվան 

այս շրջանը, նրանց մարմինները փոշի են դարձել, նրանց անուն-

ները ջնջվել են հաջորդ սերունդների հիշողությունից: Իսկ ի՞նչ է 



214 
 

կատարվում հոգու հետ մահից հետո, ո՞ւր է նա գնում, ո՞րն է նրա 

հետագա ճակատագիրը: Սա ամենահուզիչ եւ հավերժական հարցե-

րից մեկն է, որի պատասխանը մարդկությունը փորձել է գտնել իր 

պատմության ընթացքում: 

Մենք, երկրային անցողիկ կյանքով ապրողներս, չենք կարող 

չմտածել մեր կյանքի նպատակի մասին: Արդյո՞ք կա արդարացի 

հատուցում այն բարի ու չար գործերի համար, որ մենք կատարում 

ենք երկրի վրա՝ գիտակցաբար կամ անգիտակցաբար: Որովհետեւ 

ակնհայտ է, որ երկրի վրա չարը հաճախ ծաղկում եւ հաղթում է, 

մինչդեռ բարին հաճախ հալածվում է ու տառապում: Արդյո՞ք ամեն 

ինչ ավարտվում է վերջին շնչով։ Այս հարցը մարդկությանը տանջել 

է իր ողջ պատմության ընթացքում։ Մահվան էությունը հասկանա-

լու եւ մեզ հանդերձյալ կյանքից բաժանող խորհրդավոր վարագույ-

րի հետեւում նայելու անհրաժեշտությունը դառնում է յուրաքան-

չյուր մտածող մարդու առաջնային խնդիրը: Մենք փնտրում ենք 

այն հարցի պատասխանը, թե ինչ է մեզ սպասում մեր երկրային 

ճանապարհորդության ավարտից հետո։ Դա պարզապես հետաքրք-

րասիրություն չէ. դա երկրային կյանքն իմաստավորելու խոր ան-

հրաժեշտություն է՝ հասկանալու համար, որ մեր կյանքն ավելի մեծ 

բանի մի մասն է, որ մեր գործողություններն ունեն հետեւանքներ, 

որ դուրս են գալիս մեր կարճատեւ երկրային կյանքի սահմաննե-

րից: Կյանքը երկրի վրա ընդամենը կարճ նախապատրաստություն 

է այն անխուսափելի անցման համար, որը մենք անվանում ենք 

մահ: Մեր երկրային կյանքը տատանում է կյանքի ու մահվան բե-

ւեռների միջեւ։ Երբ մենք համեմատում ենք մեր երկրային կյանքի 

չնչին տեւողությունը հավերժության հետ, ակնհայտ է դառնում, որ 

այս ժամանակի միակ ճիշտ օգտագործումը հանդերձյալ կյանքին 

պատրաստվելն է: Մենք պետք է օգտագործենք մեր կյանքը հա-

վերժությանը պատրաստվելու համար, այլ ոչ թե վատնենք այն 



215 
 

ունայնության վրա: Մեր ողջ երկրային գոյությունը հավիտենական 

կյանքի նախերգանքն է, եւ մենք պետք է ձգտենք արժանիորեն 

պատրաստվել դրան: Այս հարցերի պատասխանը գտնելն ինքնին 

կարեւոր քայլ է աշխարհում մեր տեղը հասկանալու, մեր գոյու-

թյունն իմաստավորելու ուղղությամբ: Առանց դրա մեր երկրային 

կյանքը դառնում է աբսուրդի թատրոն՝ զուրկ նպատակից ու ուղ-

ղությունից: Հետեւաբար՝ այս հարցերին պատասխանելն անհրա-

ժեշտություն է յուրաքանչյուր մարդու համար: 

Մարդկային բնությունն իր հիմքում ձգտում է բացարձակ, ան-

սահմանափակ բարիքի, որի աղբյուրը կարելի է գտնել միայն Աստ-

ծո մեջ: Այս ձգտումը դեպի կատարելություն, դեպի երջանկության 

ամենաբարձր ձեւը ներդրված է մեր հոգու խորքերում, մեր բուն է-

ության մեջ: Սակայն երբ մարդը, երջանկության իր տենչից դրդ-

ված, հեռանում է Աստծուց՝ հայացքն ուղղելով դեպի Իր ստեղծած 

երկրային բարիքները, երջանկության ցանկությունը վերածվում է 

անհագ, անվերջանալի ծարավի։ Պարադոքսն այն է, որ երկրային 

սահմանափակ բարիքներով իր ծարավը հագեցնելու ընթացքում 

նա բախվում է ներքին դատարկությանը, քանի որ ոչ մի արարած ի 

վիճակի չէ լիովին բավարարել հոգու կատարյալ երջանկության ան-

սահման կարիքը: Մարդու կամքը, ըստ Արարչի ծրագրի, նախա-

տեսված է բարձրագույն բարիքի համար, բայց երբ մարդը, են-

թարկվելով գայթակղություններին, շեղվում է այս ճանապարհից, 

նրա ձգտումը դեպի այդ բարիքը ոչ թե վերանում, այլ աղավաղվում 

է։ Այս ներքին, ի սկզբանե վեհ հակումը հոգեւոր շեղված վիճակում 

վերածվում է անպտուղ, դատարկ տենչանքի՝ բերելով ոչ թե երջան-

կություն, այլ տառապանք։ Բացարձակի այս աղավաղված ծարավը 

կործանարար ազդեցություն է թողնում մարդկային կյանքի բոլոր 

ոլորտների վրա, ստիպելով նրան ընկղմվել արատների եւ դեպի 

պատրանքային երջանկություն անիմաստ մրցավազքի մեջ։ Այս 



216 
 

ողբերգական իրողությունը, հոգու անսահման ձգտումների ու երկ-

րային գոյության սահմանափակումների միջեւ այս հակամարտու-

թյունը ցույց է տալիս, որ մարդը ոչ միայն կենսաբանական էակ է, 

այլ հսկայական ներուժ ունեցող հոգեւոր էակ, որը չի կարող երջա-

նիկ լինել առանց Աստծո հետ ներդաշնակության: Այս ճանապար-

հից շեղումը տանում է դեպի կատարելության մղման եւ կյանքի ի-

րականության ողբերգական անջրպետը, մշտական ցավոտ դժգո-

հությունն ու պատրանքային երջանկության որոնումը մի աշխար-

հում, որը չի կարող ապահովել այն: Միայն վերադարձը դեպի Աստ-

ված, դեպի բացարձակ բարիքի աղբյուրը կարող է բուժել մարդ-

կային հոգու այս խոր վերքը եւ լցնել նրա կյանքը իսկական եր-

ջանկությամբ ու իմաստով: 

Բնական կիրքը չի կարող անսահման լինել, քանի որ այն բա-

վարարվում է լոկ նրանով, ինչ թելադրում է բնությունը։ Բնության 

կարիքները, օրինակ՝ ուտելը եւ խմելը սահմանափակ են: Ընդհա-

կառակը, անբնական ցանկությունները կարող են անսահման լի-

նել։ Դրանք առաջանում են սխալ համոզմունքներից, երբ միտքը 

սխալ է գնահատում ինչ-որ բանի արժեքը՝ անսահման նշանակու-

թյուն վերագրելով սահմանափակ բարիքին։ Օրինակ՝ հարստանա-

լու տենչանք ունեցող մարդը կարող է անվերջ ձգտել դրան՝ հարս-

տությունը համարելով կյանքի ամենաբարձր նպատակը՝ առանց 

հասկանալու, որ նյութական կարիքները բավարարելու համար ան-

հրաժեշտ հարստության չափը սահմանափակ է։ Նա հարստությու-

նը տեսնում է ոչ թե որպես միջոց, այլ որպես ինքնանպատակ, իսկ 

նրա ցանկությունը չունի բնական սահմաններ։ Սրա հիմքում ըն-

կած է մտքի մոլորությունը, որը սխալ է գնահատում իրերի իրական 

արժեքը։ Կատարյալ երջանկությունը կոչվում է երանություն, սա-

կայն այս երանությունը հնարավոր չէ գտնել երկրային ոչ մի բարի-

քի մեջ, որքան էլ այն նշանակալի թվա: Դրա աղբյուրը լոկ Աստված 



217 
 

է, Ում մարդը պիտի սիրի ամեն ինչից առաջ: Այս եզրակացությունը 

հաստատվում է այն փաստով, որ ո՛չ հարստությունը, ո՛չ դիրքը հա-

սարակության մեջ, ո՛չ պատիվն ու փառքը, ո՛չ իշխանությունը, ո՛չ 

ֆիզիկական վայելքները, ո՛չ էլ նույնիսկ ներքին առաքինություն-

ները, չեն կարող լիարժեք եւ հարատեւ երջանկություն բերել: Փաս-

տարկը հիմնված է այն պնդման վրա, որ ոչ մի սահմանափակ, ան-

ցողիկ բարիք՝ լինի արտաքին, թե ներքին, չի կարող բավարարել 

մարդու երանության խոր կարիքը: Լոկ բացարձակ ու անսահման 

Բարին՝ Աստված, կարող է հագեցնել երանության մեր ծարավը:  

Երջանկության ցանկությունը մարդկանց մեջ հաճախ առաջա-

նում իրենց կրած տառապանքների հետեւանքով, որոնցից երկրա-

յին կյաքնում հնարավոր չէ խուսափել։ Սակայն այդ տառապանք-

ները նույնպես Աստծո նախախնամության եւ բարեգթության դրսե-

ւորումներ են։ Մեր կյանքում տառապանքը ծառայում է որպես մեզ 

մոլորեցնող հպարտության հակաթույն, ինչպես նաեւ միջոց ունայ-

նության եւ փառասիրության դեմ: Տառապանքների միջոցով ի 

հայտ է գալիս Աստծո զորությունը, հատկապես նրանց մեջ, ովքեր, 

լինելով թույլ, չեն կարող հաղթահարել իրենց դժվարությունները 

առանց Նրա շնորհի: Սրբերի մեծ տառապանքների հիշատակը մեզ 

ոգեշնչում է չվախենալ սեփական փորձություններից, ընդօրինա-

կելով նրանց տոկունությունը: Ի վերջո, տառապանքը մեզ սովորեց-

նում է տարբերել պատրանքային բարիքները, որ ժամանակավոր 

են, եւ ճշմարիտ բարիքները, որ հավիտենական են: 

Արդար կյանքով ապրող մարդը մահն ընկալում է ոչ թե որպես 

վերջ, այլ որպես անցում: Նա պատրաստվում է դրան՝ ժամանակ 

անցկացնելով աղոթքի ու ապաշխարության մեջ՝ Աստծո առջեւ խո-

րին ակնածանքով: Նա խորհում է իր անցյալի սխալների մասին՝ 

զղջալով դրանց համար եւ հուսալով, որ Աստված ներելու է նրան: 

Նրա հավատը հավիտենական կյանքի հանդեպ անսասան է, նա 



218 
 

դրա մեջ տեսնում է իր գոյության բարձրագույն նպատակը՝ կյանքը 

Աստծո ներկայությամբ, լիակատար երանություն եւ Աստվածային 

կատարելության ճանաչում: Այս մարդն ակնկալում է Քրիստոսի, 

Տիրամոր ու բոլոր սրբերի հետ վերամիավորումը: Նա հավատում է 

նրանց հետ ապագա միավորմանը Երկնքի Արքայությունում: Այս-

պիսով, արդարների համար մահվան նախապատրաստումը անհայ-

տի հանդեպ վախ չէ, այլ հավիտենական կյանքի եւ Աստծո հետ 

վերամիավորման հույս ու ակնկալիք: 

Աշխարհը, որտեղ մենք ապրում ենք, զգալի խոչընդոտ է իրա-

կան աստվածապաշտության եւ հոգեւոր աճի համար: Այս միտքն 

այնքան ակնհայտ է, որ լրացուցիչ բացատրությունների կամ ապա-

ցույցների կարիք չունի։ Այն հնչեցվել է հենց Փրկչի կողմից, բազ-

միցս շեշտվել է առաքյալների կողմից եւ հաստատվում է նաեւ բո-

լոր նրանց ամենօրյա փորձով, ովքեր ձգտում են արդար եւ բարե-

պաշտ կյանք վարել առօրյա եռուզեռի ու հոգսերի մեջ: Սա ներքին 

կոնֆլիկտ է ստեղծում, որտեղ քրիստոնյան պետք է ձգտի բարձր 

հոգեւոր իդեալին, բայց բախվում է մշտական գայթակղություննե-

րին եւ շեղումներին երկրային հոգսերից ու ունայնությունից: Քրիս-

տոնյան կոչված է մշտապես խորհելու հավերժական ճշմարտու-

թյունների մասին եւ ձգտելու հոգեւոր կատարելության, բայց աշ-

խարհը երբեմն նրան ներքաշում է նյութական ու ժամանակավոր 

բաների մասին առօրյա մտքերի մեջ, ինչը շեղում է նրան գլխավո-

րից: Շատ աշխարհիկ հոգսեր կան, եւ դրանք կարող են շեղել հա-

վատացյալին իր իսկական նպատակից՝ հոգու փրկությունից: Այս-

պիսով, թեեւ աշխարհիկ գայթակղություններից հեռանալու գործ-

ընթացը քրիստոնեական հոգեւոր կյանքի հիմնական կողմը չէ, այ-

նուամենայնիվ, այն կարեւոր քայլ է, որն օգնում է հաղթահարել 

աստվածահաճո կյանքի ճանապարհին հիմնական խոչընդոտները: 

Այս հեռացումը չի նշանակում աշխարհից լիակատար հրաժարում, 



219 
 

այլ ենթադրում է գիտակցված ընտրության անհրաժեշտություն, 

երբ քրիստոնյան պետք է հավասարակշռություն գտնի իր հոգեւոր 

ձգտումների ու այն պահանջների միջեւ, որոնք շրջապատող իրա-

կանությունը դնում է իր առջեւ: Հոգեւոր կյանքը միայն դրսից է 

դժվար թվում։ Ճշմարիտ քրիստոնյայի համար, ում սրտում ապրում 

է Աստծո հանդեպ սերը, ում սրտում կա Երկնքի Արքայության հույ-

սը եւ մեղքերի համար անկեղծ ապաշխարությունը, նման ճանա-

պարհն անհաղթահարելի դժվարություններ չի ներկայացնում: Այս 

ներքին մղումները նրա ձգտումների շարժիչ ուժն են, աշխարհիկ 

կյանքից հրաժարվելու հիմքը: Ուստի, եթե քրիստոնյային դժվարու-

թյունների առաջ զգում է թուլություն ու կասկածներ, նա պետք է 

նորից դիմի այն սկզբնական զգացմունքներին, որոնք ժամանակին 

նրան դրդել են ընտրել այս ճանապարհը: Այս սկզբնական դրդա-

պատճառների նկատմամբ հավատի ամրապնդումը ժամանակա-

վոր դժվարությունները հաղթահարելու լավագույն միջոցն է: 

Կարեւոր է հասկանալ, որ այս գործընթացը պահանջում է մշ-

տական ջանք եւ ուշադրություն: Քրիստոնյան ոչ միայն պետք է տե-

ղյակ լինի խոչընդոտների առկայության մասին, այլեւ ակտիվորեն 

աշխատի, որպեսզի դրանք չկասեցնեն իր հոգեւոր ճանապարհոր-

դությունը: Միայն այս կերպ է հնարավոր այս աշխարհում հասնել 

ներդաշնակության հավատքի ու կյանքի միջեւ՝ հավատարիմ մնա-

լով սեփական համոզմունքներին եւ ձգտումներին: 

Ճշմարիտ, կատարյալ կյանք գտնելու համար անհրաժեշտ է 

ներքուստ հրաժարվել այս աշխարհից ու նրա արժեքներից։ Սա 

ինքնասպանություն չէ, այլ առաջնահերթությունների արմատա-

կան փոփոխություն։ Մարդիկ, ովքեր ամբողջությամբ կլանված են 

աշխարհիկ զբաղմունքներով, հոգեպես մահացած են եւ չեն կարո-

ղանում կապ հաստատել Աստծո հետ: Նրանց կյանքը, ինչպես ա-

րեւի լույսից զրկված բույսը, չի կարող զարգանալ եւ ծաղկել։ Բայց 



220 
 

այստեղ «աշխարհ» ասելով պետք չէ հասկանալ Երկիր մոլորակն ու 

նրա բոլոր բնակիչներին։ Դա ավելի շուտ ապրելակերպ եւ արժե-

քային համակարգ է, որը որոշվում է աշխարհիկ բարիքների հան-

դեպ սիրով։ Կան արդար մարդիկ, ովքեր ապրում են աշխարհում, 

բայց աշխարհից չեն: Նրանց սրտերը լի են Աստծո սիրով, այլ ոչ թե 

մարմնական ցանկություններով: Նրանք ֆիզիկապես աշխարհում 

են, բայց նրանց ներաշխարհը ենթարկվում է ոգեղենության օրենք-

ներին, նրանք գերված չեն արատավոր ցանկություններով։ Ի հա-

կադրություն՝ ամբարիշտները ոչ միայն ապրում են այս աշխար-

հում, այլեւ նրա անբաժանելի մասն են՝ ամբողջովին կլանված նրա 

արժեքներով: Այս մարդիկ իրենց հպարտությամբ ու ցանկասիրու-

թյամբ ընդօրինակում են սատանային՝ Հիսուս Քրիստոսին բնորոշ 

խոնարհության եւ հեզության փոխարեն ընտրելով ինքնամեծար-

ման ճանապարհը։ 

Աշխարհիկ կյանքից այս հրաժարումը պահանջում է ձերբազա-

տում նյութական բարեկեցության ավելորդ ցանկությունից։ Այն ոչ 

մի դեպքում կյանքի նպատակ չպիտի դառնա։ Սա ոչ թե ճգնակե-

ցության, այլ արժեքների վերագնահատման կոչ է։ Պետք է հաղթա-

հարել իշխանության ծարավը, ամեն գնով հարստություն կուտա-

կելու եւ հաճույք ստանալու ցանկությունը։ Փոխարենը՝ պետք է 

ջանքերն ուղղել դեպի հոգեւոր կատարելագործում, ծառայել Աստ-

ծուն ու մերձավորներին, զարգացնել բարոյականությունը եւ ոգե-

ղենությունը։ Սա միակ ճանապարհն է դեպի իսկական երանու-

թյուն ու հավիտենական կյանքի լիություն: Սա պահանջում է գի-

տակցված եւ մշտական ջանք, պայքար սեփական թուլությունների 

ու գայթակղությունների դեմ, բայց նման անձնազոհության վար-

ձատրությունն անսահման մեծ է լինելու։ 

 

  



221 
 

 

Վ Ե Ր Ջ Ա Բ Ա Ն 

 

Քրիստոնեությունն առաջարկում է ճանապարհ դեպի հավիտե-

նական կյանք, դեպի մի վիճակ, որը նկարագրվում է որպես Երկ-

նային Արքայություն: Սա պարզապես մեր երկրային կյանքի շա-

րունակությունը չէ, այլ գոյության որակապես այլ, գոյաբանորեն 

ավելի բարձր մակարդակ: Դա մի աշխարհ է, որը զերծ է ցավից, 

տառապանքից, կորստի դառնությունից եւ հիասթափությունից, 

աշխարհ, որտեղ ժամանակը, ինչպես մենք հասկանում ենք, դադա-

րում է գոյություն ունենալ: Սա պարզապես վերացական հասկա-

ցություն չէ, այլ Աստծո հետ մերձեցման խորապես անձնական 

փորձառություն, ներդաշնակություն սեփական անձի ու մեզ շրջա-

պատող աշխարհի հետ: Երկնքի Արքայությունը ինչ-որ աշխարհա-

գրական վայր չէ, այլ ավելի շուտ հոգեւոր իրականություն, որը 

հասանելի է բոլորին, ովքեր անկեղծորեն ձգտում են դրան: Այս 

Արքայության բնակիչները մարդիկ են, ովքեր լուսավորված են 

Աստվածային շնորհով: Նրանց սրտերը բաց են, լեցուն լույսով եւ 

իմաստությամբ, նրանք բարություն ու գթասրտություն են ճառա-

գում: Նրանց հարաբերությունները ներծծված են խոր, անվերա-

պահ սիրով, որը նման է այն սիրուն, որ Աստված ունի իր բոլոր ա-

րարածների հանդեպ: Երկնքի Արքայությունում ծաղկում են ճշմա-

րիտ առաքինությունները՝ ողորմածությունը, արդարությունը, ազ-

նվությունը, կարեկցանքը, խոնարհությունը: 

Երկնքի Արքայությունը խորհրդանշում է վերադարձ դեպի 

ակունքներ, դեպի սկզբնական ներդաշնակություն, դեպի այն վի-

ճակը, որում մարդը ստեղծվել է Աստծո կողմից: Սա Աստծո հետ 

խոր կապի որոնում է, Նրա ճանաչումը որպես ողջ կյանքի կենտրոն 

ու աղբյուր: Երկնքի Արքայություն տանող ճանապարհը հոգեւոր 



222 
 

ճանապարհ է, որը պահանջում է ջանք, նվիրում եւ հաղթահարում 

բազմաթիվ գայթակղությունների ու դժվարությունների: Հավատ 

առ Աստված, աղոթք, բարի գործեր, ապաշխարություն. այս ամենն 

օգնում է մեզ՝ ավելի մոտենալու նշված իդեալական վիճակին ար-

դեն այստեղ՝ երկրային կյանքում: Երկնքի Արքայության հանդեպ 

հավատը մեզ հույս է տալիս, օգնում հաղթահարել կյանքի դժվա-

րությունները եւ փորձությունները: Այն դառնում է ուժի ու ոգեշնչ-

ման աղբյուր՝ օգնելով մեզ՝ ապրելու ավելի բովանդակալից եւ ներ-

դաշնակ կյանքով: Քրիստոնեությունը ճանապարհ է, որով մենք 

քայլում ենք ոչ թե միայնակ, այլ հավատացյալների համայնքում, 

նույն իդեալին ձգտող, միմյանց սատարող ու ոգեշնչող մարդկանց 

համայնքում։ Այս համայնքը, որը Եկեղեցին է, օգնում է մեզ՝ հաղ-

թահարելու դժվարությունները, կիսվելու ուրախությամբ եւ կառու-

ցելու ավելի արդար ու կարեկցող հասարակություն՝ արտացոլելով 

Երկնային Արքայության իդեալները մեր երկրային կյանքում: 

Հավիտենական կյանքն իր էությամբ Հիսուս Քրիստոսի՝ միակ 

ճշմարիտ Աստծո մասին շարունակական, խորացող գիտելիքն է, 

ինչպես ասում է Սուրբ Գիրքը. դա պարզապես պատմական անձի 

գիտական ուսումնասիրություն չէ, այլ կենդանի, մտերմիկ հաղոր-

դակցություն Աստծո Որդու հետ, որը բնակվում է հավատացյալի 

սրտում: Դա Քրիստոսի էության, մարդկությունը մեղքից փրկելու 

Նրա առաքելության աստիճանական, խոր ըմբռնումն է: Խոսքը ոչ 

միայն Հիսուսի կյանքի իրադարձությունների, Նրա հրաշքների ու 

վարդապետության ըմբռնման այլեւ ներկա պահին Նրա կենսատու 

ներկայության մշտական զգացողության մասին է։ Հավիտենական 

կյանքը Աստծո շնորհի, Նրա սիրո եւ ողորմության շարունակական 

հեղման զգացումն է, որը մեզ մաքրագործում ու փոխակերպում է 

ներսից: Դա Աստծո հետ մշտական հաղորդակցություն է, որտեղ 

մենք գտնում ենք խաղաղություն, երանություն, կյանքի նպատակ 



223 
 

եւ իմաստ: Ավելին, հավերժական կյանքը ենթադրում է ապագա ե-

րանության նախաճաշակություն: Պողոս առաքյալը մեծ զարման-

քով գրում է. «Աչքը չտեսավ, ականջը չլսեց եւ մարդու սիրտը չմտավ 

այն, ինչ Աստված պատրաստել է Իրեն սիրողների համար» (Ա Կոր. 

2.9): Սա պարզապես մահվան բացակայություն չէ, այլ անցում է 

դեպի բոլորովին այլ, անչափ ավելի կատարյալ կեցության վիճակ, 

որը գերազանցում է երջանկության ու կյանքի լիարժեքության մա-

սին մեր բոլոր երկրային պատկերացումները: Այս հավերժական 

կյանքի ճանապարհը ենթադրում է անձի խոր փոխակերպում: Ինչ-

պես Պողոս առաքյալն է ասում. «Ուրեմն հանե՛ք հին մարդուն իր 

գործերով եւ հագե՛ք նոր մարդուն, որը գիտությամբ նորոգվում է 

Նրա ստեղծողի պատկերով» (Կող. 3.9-10): Դա հոգեւոր աճի մշտա-

կան գործընթաց է, Աստծո ու մեզ համար Նրա ծրագրերի ավելի 

խոր ըմբռնման մշտական ձգտում, Նրան անընդհատ մոտենալու եւ 

Նրա ճանապարհը սովորելու մշտական ձգտում: Դա մեկանգամյա 

իրադարձություն չէ, այլ շարունակական գործընթաց, որը տեւում 

է ամբողջ կյանքը: Եւ Աստծուն ճանաչելու ու Նրա հետ հաղոր-

դակցվելու այս շարունակական գործընթացում է հավիտենական 

կյանքի էությունը: 

Քրիստոնեական կյանքն անդադար, տքնաջան աշխատանք է՝ 

վերականգնելու անկման հետեւանքով Աստծո կորցրած կերպարը: 

Սա մեկանգամյա արարք չէ, այլ երկարատեւ, երբեմն հյուծիչ գործ-

ընթաց, որը պահանջում է մշտական, ակտիվ պայքար մեր հին 

բնության հետ, զանազան մեղսական հակումների ու գայթակղու-

թյունների դեմ, որոնք մենք ժառանգել ենք Ադամից: Պողոս առա-

քյալը կոչ է անում «մեռցնել մարմնի գործերը» (Հռոմ. 8.13)՝ ընդ-

գծելով այս ներքին թշնամիներին ակտիվ դիմադրության անհրա-

ժեշտությունը։ Կարեւոր է հասկանալ, որ այս պայքարը մղվում է ոչ 

թե մեզ շրջապատող մարդկանց դեմ, այլ մեր իսկ անկյալ բնության, 



224 
 

նրա թուլությունների եւ մեղսական հակումների դեմ: Այս ներքին 

ճակատամարտում հաղթանակը ձեռք է բերվում ոչ միայն սեփա-

կան կամքի ուժով, որը, լինելով սահմանափակ ու անկատար, վաղ 

թե ուշ ձախողվելու է։ Այստեղ որոշիչ դեր է խաղում Սուրբ Հոգու 

շնորհը, Աստվածային օգնությունը, որը հավատացյալին տալիս է 

արդար ապրելու ուժ՝ դիմակայելու գայթակղություններին եւ հաղ-

թահարելու մեղսական հակումները: Առանց այս շնորհի, առանց 

Աստծո զորությանն ապավինելու, մարդկային ցանկացած ջանք 

դատապարտված է ձախողման, քանի որ նրա ուժը սահմանափակ 

է, իսկ գայթակղությունները՝ անսահման: Աստծո պատկերի վերա-

կանգնման այս ճանապարհը սկսվում է մեր երկրային կյանքում: 

Սակայն մենք այս աշխարհում չենք հասնում Աստծուն կատարյալ 

նմանության: Մենք անցնում ենք բազմաթիվ փորձությունների 

միջով՝ հաղթահարելով դժվարությունները, անընդհատ դիմելով 

Աստծուն օգնության ու աջակցության համար: Մենք «ցանում ենք» 

այս կյանքի հոգեւոր հանդում, որպեսզի հավերժության մեջ «քա-

ղենք» մեր աշխատանքի եւ ջանքերի պտուղները: Երկրային կյան-

քում մենք անընդհատ ձգտում ենք՝ աստիճանաբար մոտենալով 

նպատակին, քայլ առ քայլ հաղթահարելով խոչընդոտներն ու հո-

գեպես զարգանալով։ Յուրաքանչյուր հաղթահարված գայթակղու-

թյուն, յուրաքանչյուր առաքինի արարք, յուրաքանչյուր անկեղծ 

ապաշխարություն մեզ ավելի է մոտեցնում ցանկալի կատարելու-

թյանը: Ճշմարիտ, ամբողջական կատարելությունը ձեռք է բերվում 

միայն հավերժության մեջ, հանդերձյալ կյանքում, երբ մենք հայտն-

վում ենք Աստծո առջեւ կատարյալ կերպարանքով՝ Աստվածային 

սիրո, գեղեցկության եւ զորության ամբողջական արտացոլմամբ: 

Սա է մեր հոգեւոր ճանապարհի վերջնական նպատակը, որին ան-

խոնջ ձգտում ենք։ Հավիտենական կյանքը պարզապես գոյություն 



225 
 

չէ, այլ Աստծո հետ լիակատար միասնություն, Արարչի ու ողջ տի-

եզերքի հետ ներդաշնակություն: 

Այնտեղ՝ Երկնքի Արքայությունում, մեր անկատարությունները 

վերանալու են, եւ թագավորելու են սերն ու ճշմարտությունը։ Երկ-

րային կյանքը միայն ժամանակավոր փուլ է, հավերժության նա-

խապատրաստություն, հոգեւոր սերմեր ցանելու տեղ: Սա քրտնա-

ջան աշխատանք է, որը պահանջում է մշտական բարոյական 

ջանքեր, ինքնավերլուծություն եւ ապաշխարություն: Մեր հոգեւոր 

էությունը ներառում է մեր ներքին փորձառությունները, գիտա-

կցությունը, մեր հույզերը, զգացմունքները, մտքերը, կամքը: Սա 

մեր ամենախոր մասն է, որը շփվում է Աստծո հետ ու ձեւավորվում 

Նրա շնորհի ազդեցության ներքո: Աղոթքով, Սուրբ Գրքի ուսում-

նասիրությամբ, Եկեղեցու խորհուրդներին մասնակցելու եւ բարի 

գործերի միջոցով մենք սնուցում եւ ամրացնում ենք մեր հոգեւոր 

էությունը՝ ձգտելով, որ այն ավելի ու ավելի արտացոլի Աստվածա-

յին կատարելությունը։ Եւ Աստծուն մերձենալու այս շարունակա-

կան ընթացքը, կատարելության այս որոնումը քրիստոնեական 

կյանքի էությունն է, մեր հավիտենական փրկության ու երանու-

թյան գրավականը։ 

Մարդկային հոգին սոսկ փոխաբերական արտահայտություն 

կամ փիլիսոփայական գաղափար չէ։ Դա իրական, թեեւ ոչ նյու-

թական մի էություն է, որն Արարչի կողմից օժտվել է եզակի ու-

նակություններով՝ բանականությամբ, կամքով եւ զգացմունքնե-

րով: Այս բաղադրիչները ոչ միայն առանձին տարրեր են, այլ ան-

քակտելիորեն կապված մասեր, որոնք փոխազդում ու լրացնում են 

միմյանց՝ ստեղծելով յուրաքանչյուր մարդու յուրահատուկ եւ ան-

կրկնելի անհատական դիմանկարը: Մենք ոչ միայն ֆիզիկական 

մարմին ենք, այլեւ բարդ հոգեւոր կառույց, որը հնարավոր չէ ամ-

բողջությամբ հասկանալ միայն մարմինն ուսումնասիրելով: Հոգու 



226 
 

նպատակն է արտացոլել աստվածային պատկերը՝ լինելով յուրօ-

րինակ հայելի, որում դրսեւորվում է Արարչի մեծությունն ու կա-

տարելությունը։ Սա ակտիվ փոխազդեցություն է, որտեղ մարդը 

դառնում է համաստեղծող՝ բացահայտելով եւ զարգացնելով իր մեջ 

ներդրված աստվածային ներուժը։ 

Մարդկային հոգու սկզբնական վիճակը Աստծո պատկերով ու 

նմանությամբ էր: Ստեղծման պահին մարդու հոգին կատարյալ 

ներդաշնակություն էր երեք հիմնարար սկզբունքների՝ բացարձակ 

մաքրության, համապարփակ իմաստության եւ անձնուրաց բարու-

թյան: Գոյություն ուներ անքակտելի կապ Աստծո եւ Նրա պատ-

կերով ու նմանությամբ ստեղծված առաջին մարդու միջեւ։ Եթե 

նկատի ունենանք աստվածային բնության հիմնական հատկանիշ-

ները, ինչպիսիք են ամենագիտությունը, ամենակարողությունը, 

հավերժությունը, անվերապահ սերը եւ բացարձակ արդարությու-

նը, ապա կարող ենք ենթադրել, որ հոգու սաղմնային, սկզբնական 

վիճակում այդ հատկություններն առկա էին, ինչպես սերմերը, ո-

րոնք սպասում էին ծաղկմանը: Դրանք պարզապես պարտադրված 

հատկություններ չէին, այլ մարդու բուն էության անբաժանելի մա-

սը, նրա սկզբնական, չապականված բնության մի մասը: Նրա գո-

յությունը բացարձակ ներդաշնակություն էր Աստծո ու շրջապատող 

աշխարհի հետ: Նա ապրում էր լիարժեք կյանքով, վայելելով աստ-

վածային շնորհը, որը հոսում էր դեպի իրեն բնականորեն եւ շա-

րունակաբար, ինչպես արեւի լույսը: Դա կյանք էր լիության մեջ՝ 

չպղտորված մեղքի, տառապանքի կամ մահվան ստվերից: 

Այս կատարելությունը խաթարվեց ադամական մեղքի հետե-

ւանքով։ Դրա խոր ու բազմակողմանի հետեւանքները թափանցում 

են մարդկային կյանքի բոլոր ոլորտները՝ դրանք ներկելով ողբեր-

գական երանգներով: Աշխարհը, որն ի սկզբանե կատարելապես 

գեղեցիկ էր եւ ներդաշնակ, այժմ ախտահարված է տառապանքով, 



227 
 

հիվանդությամբ, անարդարությամբ ու մահվամբ: Ադամական մեղ-

քի այս ստվերն ընկնում է մարդկային հարաբերությունների վրա՝ 

առաջացնելով անվստահություն, եսասիրություն, կոնֆլիկտներ, ո-

րոնք պատռում են հասարակության հյուսվածքը՝ կյանքը վերածե-

լով գոյատեւման մշտական պայքարի: Մարդկության ողջ պատմու-

թյունը՝ հին քաղաքակրթություններից մինչեւ ժամանակակից մե-

գապոլիսներ, ի հայտ է գալիս որպես մարդկանց անդադար պայ-

քար միմյանց եւ արտաքին աշխարհի դեմ։ Յուրաքանչյուր մարդու 

սրտում ապրում է այս նախասկզբնական անկման արձագանքը, 

որն արտացոլված է մեր սխալների, մեր թուլությունների, դեպի չա-

րը հակումների մեջ: Մարդիկ ժառանգել են այս բեռը, որը նրանց 

թույլ չի տալիս լիովին իրացնել իրենց ներուժն ու ապրել ներդաշ-

նակ կյանքով։ Պատերազմների, սովի, համաճարակների, անարդա-

րության արյունոտ պատմությունը – այս ամենը ադամական մեղքի 

դառը պտուղներն են, որոնք անխոս հիշեցնում են մարդու եւ Աստ-

ծո միջեւ անջրպետի մասին: Սակայն քրիստոնեական հավատը մեզ 

լույսի ու հույսի շող է առաջարկում՝ Հիսուս Քրիստոսի միջոցով քա-

վության գաղափարը: Քրիստոսի մահը եւ հարությունը դիտվում են 

որպես աստվածային միջամտության գագաթնակետ, որպես ան-

սահման սիրո ու ողորմածության գործողություն, որը նախատես-

ված է ամբողջ մարդկության մեղքերը քավելու համար: Այս զոհա-

բերությունը քրիստոնեական հավատի հիմքն է: Քրիստոսի հան-

դեպ հավատի եւ նրա զոհաբերության միջոցով մարդը հնարավո-

րություն է ստանում ազատվելու մեղքի իշխանությունից, ապաքի-

նելու իր ապականված էությունը, վերականգնելու կորցրած հարա-

բերություններն Աստծո հետ, գտնելու հոգեկան անդորր ու իրական 

երջանկություն: Քավության այս խորհուրդը չի ջնջում ադամական 

մեղքի հետեւանքները պատմությունից, բայց մեզ հույս է տալիս 

վերափոխման, հոգեւոր նորոգության, մեղսական էակից Աստծո 



228 
 

զավակի վերածվելու, ով ունակ է մաքուր սիրո, անկեղծ գթասրտու-

թյան եւ հոգեւոր կատարելության: Այս հույսը մեր ապագա կյանքի 

բանալին է, ավելի արդար ու ներդաշնակ աշխարհ կառուցելու 

հնարավորության, աշխարհ, որտեղ սերը եւ ողորմությունը կհաղ-

թեն չարին ու անարդարությանը: Հավատը մեզ ուժ է տալիս՝ պայ-

քարելու մեր մեղսական էության դեմ, ձգտելու լավագույնին, եւ 

այս պայքարում մենք գտնում ենք իսկական ազատություն ու հո-

գեւոր մաքրագործում: 

Անհրաժեշտ է շեշտել, որ ինքնուրույն փրկվելու, սեփական ու-

ժերով երանության հասնելու մարդու փորձերը դատապարտված 

են ձախողման։ Մեղքով ծանրաբեռնված լինելով՝ մենք չենք կարո-

ղանում ինքներս մեզ բուժել, վերականգնել կորցրած կապը Աստծո 

հետ: Մեր սեփական արդարությունը, ինքնակատարելագործման 

մեր փորձերը միայն կաթիլ են մեր մեղսականության օվկիանոսում: 

Մենք չափազանց թույլ ենք եւ անկատար, որպեսզի ինքներս փո-

խենք մեր էությունը, հաղթահարենք մեղքի բնածին հակումը: Փր-

կությունը, հետեւաբար, մարդու վաստակը չէ, նրա ջանքերի ու 

ձեռքբերումների պտուղը չէ: Դա անգին պարգեւ է, Աստվածային 

անսահման սիրո եւ բարեգթության դրսեւորում, որը բացահայտվել 

է աշխարհին Հիսուս Քրիստոսի՝ Աստծո Որդու միջոցով:  

Աստված մարմնացավ մարդու մեջ, մեզ հետ կիսեց մեր երկ-

րային կյանքը, ապրեց մարդկային գոյության բոլոր դժվարություն-

ներն ու տառապանքները: Եւ, վերջապես, նա զոհաբերեց իրեն, մա-

հացավ խաչի վրա՝ իր վրա վերցնելով ողջ մարդկության մեղքերը։ 

Նրա մահն անձնազոհության արարք է, անսահման սեր, իսկ Նրա 

հարությունը վերջնական հաղթանակն է մահվան հանդեպ, հավի-

տենական կյանքի գրավականը բոլոր հավատացյալների համար: 

Սակայն այդ պարգեւն ընդունելը, փրկության այդ ճանապարհը 

պասիվ գործընթաց չէ: Աստված մեզ տալիս է ցանկություն, ներքին 



229 
 

ձգտում դեպի արդար կյանք, զորացնում է մեզ՝ հաղթահարելու 

գայթակղություններն ու խոչընդոտները: Բայց մենք պետք է ընդ-

ունենք այս շնորհը, արձագանքենք աստվածային կոչին, համագոր-

ծակցենք Աստծո հետ մեր փրկության գործում: Աստված մեզ տվել 

է բարոյական օրենք, որը պարզապես կանոնների հավաքածո չէ, 

այլ բարոյականության բուն էության հիմքում ընկած խոր, հիմնա-

րար սկզբունք: Այն չի սահմանափակվում վարքագծի արտաքին 

կանոններով, այլ թափանցում է մարդկային կյանքի բոլոր ոլորտ-

ները՝ սահմանելով բարու եւ չարի, արդարության ու անարդարու-

թյան, սիրո եւ ատելության սահմանը։ Այս օրենքը մեր խղճի ձայնն 

է, ներքին կողմնացույցը, որը ցույց է տալիս մեզ ճանապարհը 

կյանքի դժվարին իրավիճակներում։ Այն մեր մեջ արթնացնում է 

կարեկցանք, արդարության ձգտում, սիրուց դրդված գործելու 

ցանկություն, այլ ոչ թե եսասիրական մղումներ: Այն ոչ միայն կար-

գավորում է մեր հարաբերություններն ուրիշ մարդկանց հետ, այլեւ 

ուղղորդում է մեր ներքին կատարելագորործումը եւ օգնում մեզ՝ 

դառնալու ավելի առաքինի, ավելի մաքուր, ավելի մոտ Աստվածա-

յին իդեալին: Դա ազատության սահմանափակում չէ, այլ ուղղոր-

դող աստղ, որը ցույց է տալիս ճշմարիտ ներդաշնակության ճանա-

պարհը թե՛ սեփական անձի, թե՛ մեզ շրջապատող աշխարհի ու 

Աստծո հետ։ Այս օրենքի ընդունումը, դրա կիրառումը ծանր բեռ չէ, 

այլ ճանապարհ դեպի ազատագրում, դեպի հավիտենական երա-

նություն, որը հենց բնորոշ է մարդկային էությանը: 

Բարոյական օրենքը ծառայում է որպես ուղեցույց աստղ՝ լու-

սավորելով արդար ապրելու ուղին եւ ձեւավորելով բնավորությու-

նը, որը տարբերում է բարին չարից ու լույսը խավարից: Ավելին, 

աստվածաշնչյան բարոյական օրենքը պարզապես կանոնների հա-

մակարգ չէ, որ պատիժներ են սահամանում չկատարման համար: 

Այն հավիտենական կյանք եւ մեղքերի թողություն է խոստանում 



230 
 

նրանց, ովքեր անկեղծորեն ձգտում են հետեւել դրա սկզբունքնե-

րին: Թեեւ օրենքի խիստ պատվիրանները կարող են կոշտ թվալ, 

դրանց խստությունը բխում է ոչ թե դաժանությունից, այլ Աստծո 

խոր սիրուց, որը ձգտում է պաշտպանել մարդուն մեղքի կործանա-

րար հետեւանքներից, ինչպե՛ս անհատին, այնպե՛ս էլ ողջ մարդկու-

թյանը։ Աստվածային օրենքն օգնում է մեզ՝ հասկանալու մեր հո-

գեւոր անկման խորությունը, մեղքի հետեւանքով առաջացած մեր 

անկատարությունը: Այն բացահայտում է մեզ կատարյալ Աստծո 

կերպարը՝ ցույց տալով անսահման անջրպետը Նրա սրբության եւ 

մեր մեղսականության միջեւ: Մենք տեսնում ենք մեր անզորությու-

նը, մեր սեփական թուլություններն ու մեղքի հանդեպ հակումները։ 

Եւ մենք հասկանում ենք, թե որքանով ենք հեռու այն իդեալից, որին 

ձգտում ենք: 

Մեր հոգեւոր անկատարության այս գիտակցումն է, որ հող է 

նախապատրաստում Աստծո շնորհի ընդունման համար, որն ամե-

նակարեւոր տարրն է մեր փրկության ճանապարհին: Սուրբ Հոգու 

շնորհն է, որը հեղվել է հավատացյալների վրա Հիսուս Քրիստոսի 

միջոցով, որը տալիս է օրենքին հետեւելու ուժ եւ ոգեշնչում: Շնորհը 

ոչ միայն մեղքերի թողություն է, այլեւ ներքին կերպարանափո-

խում, որն օգնում է մեզ՝ հաղթահարելու մարդկային բնության թու-

լությունները, ուժով ու իմաստությամբ է լցնում մարդկանց հոգինե-

րը: Շնորհը լրացնում է օրենքը՝ այն դարձնելով ոչ թե ծանր բեռ, այլ 

ուժի եւ հույսի աղբյուր: Բարոյական օրենքի ու Աստծո շնորհի ներ-

դաշնակ միասնության մեջ է նրանց փոխլրացնող գործողությունը, 

որ դեպի հոգեւոր կատարելություն եւ փրկություն տանող ճշմարիտ 

ուղին է: Օրենքը ցույց է տալիս ճանապարհը, շնորհը ուժ է տալիս՝ 

դրան հետեւելու, թույլ տալով՝ հաղթահարելու խոչընդոտներն ու 

մոտենալու Աստվածային իդեալին: Այս երկուսը փոխկապակցված 

սկզբունքներ են, որոնք միասին կազմում են փրկության ուղու 



231 
 

մասին ամբողջական ուսմունքը, ճանապարհը, որը պահանջում է 

ե՛ւ գիտակցել սեփական անկատարությունը, ե՛ւ հետեւել Աստծո 

պատվիրաններին, ե՛ւ ընդունել Աստծո շնորհն իբրեւ անգնահա-

տելի պարգեւ, որն օգնում է հաղթահարել մարդկային թուլությունն 

ու ընտրել առաքինության եւ արդարության ուղին։ Իսկ այդ ճանա-

պարհն արդեն տանում է դեպի երանելի հավիտենական կյանք Եր-

կնքի Արքայությունում։ 

 

  



232 
 

 

П О С Л Е С Л О В И Е 

 

Христианство предлагает путь к вечной жизни, к состоянию, ко-

торое называется Царствием Небесным. Это не просто продолжение 

нашей земной жизни, но качественно иной, онтологически более вы-

сокий уровень бытия. Это мир, свободный от боли, страданий, горечи 

потерь и разочарований, мир, где время, как мы его понимаем, пере-

стает существовать. Это не просто абстрактное понятие, а глубоко 

личностный опыт близости к Богу, гармонии с собой и окружающим 

миром. Царствие Небесное – это не какое-то географическое место, а 

духовная реальность, доступная всем, кто искренне к ней стремится. 

Обитатели этого Царства – люди, озаренные Божественной благода-

тью. Их сердца открыты, наполнены светом и мудростью, они излу-

чают добро и милосердие. Их отношения проникнуты глубокой, без-

условной любовью, подобной той, что Бог питает ко всем Своим тво-

рениям. В Царствии Небесном расцветают истинные добродетели: со-

страдание, справедливость, честность, сочувствие, смирение. 

Царство Небесное символизирует возвращение к истокам, к из-

начальной гармонии, к тому состоянию, в котором человек был со-

творен Богом. Это поиск глубокой связи с Богом, признание Его 

центром и источником всей жизни. Путь к Царствию Небесному – это 

духовный путь, требующий усилий, самоотверженности, преодоле-

ния многочисленных искушений и трудностей. Вера в Бога, молитва, 

добрые дела, покаяние – всё это помогает нам приблизиться к этому 

идеальному состоянию уже здесь, в земной жизни. Вера в Царствие 

Небесное дает нам надежду, помогает преодолевать жизненные труд-

ности и испытания. Она становится источником силы и вдохновения, 

помогая нам жить более осмысленной и гармоничной жизнью. Хрис-



233 
 

тианство – это путь, по которому мы идем не в одиночку, а в сообще-

стве верующих, сообществе людей, стремящихся к единому идеалу, 

поддерживающих и вдохновляющих друг друга. Это сообщество – 

Церковь – помогает нам преодолевать трудности, делиться радостью 

и строить более справедливое и сострадательное общество, отражая 

идеалы Царствия Небесного в нашей земной жизни. 

Вечная жизнь, по сути своей, есть непрерывное, углубляющееся 

познание Иисуса Христа, единого истинного Бога, как сказано в Свя-

щенном Писании. Это не просто научное изучение исторической лич-

ности, но живое, интимное общение с Сыном Божьим, пребывающим 

в сердце верующего. Это постепенное, глубокое понимание природы 

Христа, Его миссии по спасению человечества от греха. Речь идет не 

только о понимании событий жизни Иисуса, Его чудес и учения, но и 

о постоянном ощущении Его живительного присутствия в настоящий 

момент. Вечная жизнь – это ощущение непрерывного излияния Бо-

жьей благодати, Его любви и милосердия, которые очищают и преоб-

ражают нас изнутри. Это постоянное общение с Богом, в котором мы 

обретаем мир, блаженство, цель и смысл жизни. Более того, вечная 

жизнь подразумевает предвкушение будущего блаженства. Апостол 

Павел пишет с великим изумлением: “Не видел того глаз, не слышало 

ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любя-

щим Его” (1 Кор. 2:9). Это не просто отсутствие смерти, но переход в 

совершенно иное, бесконечно более совершенное состояние бытия, 

превосходящее все наши земные представления о счастье и полноте 

жизни. Этот путь к вечной жизни предполагает глубокую трансфор-

мацию человека. Как говорит апостол Павел: “Итак, отрешитесь от 

ветхого человека с делами его, и облекитесь в нового, который через 

познание обновляется по образу Создавшего его” (Кол. 3:9-10). Это 

постоянный процесс духовного роста, постоянное стремление к более 



234 
 

глубокому пониманию Бога и Его планов для нас, постоянное стрем-

ление всё ближе приближаться к Нему и познавать Его пути. Это не 

разовое событие, а непрерывный процесс, длящийся всю жизнь. И в 

этом непрерывном процессе познания Бога и общения с Ним – суть 

вечной жизни. 

Христианская жизнь – это непрерывный, напряженный труд по 

восстановлению образа Божия, утраченного в результате грехопаде-

ния. Это не разовый акт, а длительный, порой изнурительный про-

цесс, требующий постоянной, активной борьбы с нашей ветхой при-

родой, с различными греховными наклонностями и искушениями, 

унаследованными нами от Адама. Апостол Павел призывает “умерт-

вить дела плотские” (Рим. 8:13), подчеркивая необходимость актив-

ного сопротивления этим внутренним врагам. Важно понимать, что 

эта борьба ведется не с окружающими нас людьми, а с нашей соб-

ственной падшей природой, ее немощами и греховными наклонно-

стями. Победа в этой внутренней борьбе достигается не только силой 

нашей воли, которая, будучи ограниченной и несовершенной, рано 

или поздно потерпит неудачу. Здесь решающую роль играет благо-

дать Святого Духа – Божественная помощь, дающая верующему силы 

жить праведно, противостоять искушениям и преодолевать грехов-

ные наклонности. Без этой благодати, без опоры на силу Божию, лю-

бое человеческое усилие обречено на неудачу, поскольку его силы ог-

раничены, а искушения бесконечны. Этот путь восстановления обра-

за Божьего начинается в нашей земной жизни. Однако в этом мире 

мы не достигаем совершенного подобия Богу. Мы проходим через 

многочисленные испытания, преодоление трудностей, постоянное 

обращение к Богу за помощью и поддержкой. Мы “сеем” духовный 

рост в этой жизни, чтобы в вечности “пожинать” плоды своих трудов 

и усилий. В земной жизни мы постоянно стремимся, постепенно при-

ближаясь к цели, шаг за шагом преодолевая препятствия и развиваясь 



235 
 

духовно. Каждое преодоленное искушение, каждый добродетельный 

поступок, каждое искреннее покаяние приближают нас к желанному 

совершенству. Истинное, полное совершенство достигается только в 

вечности, в загробной жизни, когда мы предстаем перед Богом в 

совершенном образе, всецело отражая Божественную любовь, красо-

ту и силу. Это и есть конечная цель нашего духовного пути, к которой 

мы неустанно стремимся. Вечная жизнь – это не просто существова-

ние, а полное единение с Творцом, гармония с Ним и всей Вселенной. 

Там, в Царствии Небесном, наши несовершенства исчезнут, и бу-

дут царить любовь и истина. Земная жизнь – лишь временный этап, 

подготовка к вечности, место для сеяния духовных семян. Это тяжкий 

труд, требующий постоянных нравственных размышлений, самоана-

лиза и покаяния. Наша духовная сущность включает в себя наши 

внутренние переживания, сознание, наши эмоции, чувства, мысли, 

волю. Это глубочайшая часть нас, которая общается с Богом и фор-

мируется под влиянием Его благодати. Через молитву, изучение Свя-

щенного Писания, участие в таинствах Церкви и добрые дела мы пи-

таем и укрепляем свою духовную природу, стремясь всё больше от-

ражать Божественное совершенство. И этот непрерывный процесс 

сближения с Богом, этот поиск совершенства – суть христианской 

жизни, залог нашего вечного спасения и блаженства. 

Душа человека – это не просто метафорическое выражение или 

философская идея. Это реальная, хотя и нематериальная сущность, 

наделенная Творцом уникальными способностями: разумом, волей и 

чувствами. Эти составляющие – не просто отдельные элементы, а не-

разрывно связанные части, которые взаимодействуют и дополняют 

друг друга, создавая уникальный и неповторимый индивидуальный 

портрет каждого человека. Мы – не только физическое тело, но и 

сложная духовная структура, которую невозможно полностью по-



236 
 

знать, изучая только тело. Предназначение души – отражать божест-

венный образ, быть уникальным зеркалом, в котором проявляются ве-

личие и совершенство Творца. Это активное взаимодействие, где че-

ловек становится сотворцом, раскрывая и развивая заложенный в нём 

божественный потенциал. 

Изначальное состояние человеческой души было по образу и 

подобию Бога. В момент творения человеческая душа находилась в 

совершенной гармонии с тремя основополагающими принципами: 

абсолютной чистотой, всеобъемлющей мудростью и бескорыстной 

добротой. Между Богом и первым человеком, созданным по Его об-

разу и подобию, существовала неразрывная связь. Если рассмотреть 

основные характеристики божественной природы, такие как всеве-

дение, всемогущество, вечность, безусловная любовь и абсолютная 

справедливость, то можно предположить, что в зародышевом, изна-

чальном состоянии души эти качества присутствовали, подобно се-

менам, ожидающим своего расцвета. Это были не просто навязанные 

качества, а неотъемлемая часть самой сущности человека, часть его 

изначальной, непорочной природы. Его существование было жизнью 

абсолютной гармонии с Богом и окружающим миром. Человек жил 

полной жизнью, наслаждаясь божественной благодатью, которая ли-

лась к нему естественно и непрерывно, подобно солнечному свету. 

Это была жизнь во всей полноте, не омраченная тенью греха, стра-

даний и смерти. 

Это совершенство было нарушено первородным грехом. Его глу-

бокие и многогранные последствия пронизывают все аспекты чело-

веческой жизни, окрашивая их в трагические тона. Мир, изначально 

совершенный и прекрасный, ныне поражен страданиями, болезнями, 

несправедливостью и смертью. Эта тень первородного греха падает 

на человеческие отношения, порождая недоверие, эгоизм и конфлик-



237 
 

ты, которые разрывают ткань общества, превращая жизнь в посто-

янную борьбу за выживание. Вся история человечества, от древних 

цивилизаций до современных мегаполисов, предстает как непрекра-

щающаяся борьба людей друг с другом и с окружающим миром. В 

сердце каждого человека живет отголосок этого первородного гре-

хопадения, отражающийся в наших ошибках, слабостях и склонно-

стях ко злу. Люди унаследовали это бремя, которое не позволяет им 

полностью реализовать свой потенциал и жить гармонично. Кровавая 

история войн, голода, эпидемий, несправедливости – всё это горькие 

плоды первородного греха, безмолвно напоминающие нам о пропа-

сти между человеком и Богом. Однако христианская вера дарует нам 

луч света и надежды – идею искупления через Иисуса Христа. Смерть 

и воскресение Христа рассматриваются как кульминация божествен-

ного вмешательства, как акт бесконечной любви и милосердия, при-

званный искупить грехи всего человечества. Эта жертва – основа 

христианской веры. Через веру во Христа и Его жертву человек полу-

чает возможность освободиться от власти греха, исцелить свою ис-

порченную природу, восстановить утраченные отношения с Богом, 

обрести духовный мир и истинное счастье. Эта тайна искупления не 

стирает из истории последствия первородного греха, но дает нам 

надежду на преображение, духовное обновление, преображение из 

грешного существа в дитя Божье, способное к чистой любви, ис-

креннему милосердию и духовному совершенству. Эта надежда – 

ключ к нашей будущей жизни, к возможности построения более спра-

ведливого и гармоничного мира, где любовь и милосердие восторже-

ствуют над злом и несправедливостью. Вера дает нам силы бороться 

со своей греховной природой, стремиться к лучшему, и в этой борьбе 

мы обретаем истинную свободу и духовное очищение. 



238 
 

Надо подчеркнуть, что попытки человека самостоятельно спас-

тись, достичь блаженства собственными усилиями обречены на про-

вал. Отягощенные грехом, мы не способны исцелить себя, восстано-

вить утраченную связь с Богом. Наша собственная праведность, наши 

попытки самосовершенствования – лишь капля в море нашей грехов-

ности. Мы слишком слабы и несовершенны, чтобы самостоятельно из-

менить свою природу, преодолеть врожденную склонность ко греху. 

Спасение, таким образом, – не заслуга человека, не плод его усилий и 

достижений. Оно – бесценный дар, проявление бесконечной любви и 

милосердия Бога, явленных миру через Иисуса Христа, Сына Божьего. 

Бог воплотился в человеке, разделил с нами нашу земную жизнь, 

испытал все трудности и страдания человеческого существования. И, 

наконец, Он пожертвовал Собой, умер на кресте, взяв на Себя грехи 

всего человечества. Его смерть – акт самопожертвования, бесконеч-

ной любви, а Его воскресение – окончательная победа над смертью, 

залог вечной жизни для всех верующих. Однако принятие этого дара, 

этого пути спасения – не пассивный процесс. Бог дает нам желание, 

внутреннее стремление к праведной жизни, укрепляет нас в преодо-

лении искушений и препятствий. Но мы должны принять эту благо-

дать, откликнуться на Божественный призыв, сотрудничать с Богом в 

деле нашего спасения. Бог дал нам моральный закон, который пред-

ставляет собой не просто свод правил, а глубокий, основополагаю-

щий принцип, лежащий в основе самой сути нравственности. Он не 

ограничивается внешними правилами поведения, он пронизывает все 

сферы человеческой жизни, определяя границу между добром и злом, 

справедливостью и несправедливостью, любовью и ненавистью. Этот 

закон – голос нашей совести, внутренний компас, указывающий нам 

путь в сложных жизненных ситуациях. Он пробуждает в нас состра-

дание, стремление к справедливости, стремление действовать из люб-

ви, а не из корыстных побуждений. Он регулирует не только наши 



239 
 

отношения с другими людьми, но и направляет наше внутреннее раз-

витие, помогая нам становиться добродетельнее, чище, приближаться 

к Божественному идеалу. Он – не ограничение свободы, а путеводная 

звезда, указывающая путь к истинной гармонии как с самим собой, 

так и с окружающим миром и с Богом. Принятие этого закона, его 

применение – не тяжкое бремя, а путь к освобождению, к вечному 

блаженству, которое заложено в самой природе человека. 

Нравственный закон служит путеводной звездой, освещая путь 

праведной жизни и формируя характер, отличающий добро от зла и 

свет от тьмы. Более того, библейский нравственный закон – это не про-

сто система правил, предписывающих наказания за несоблюдение. Он 

обещает вечную жизнь и прощение грехов тем, кто искренне стре-

мится следовать его принципам. Хотя строгие заповеди закона могут 

показаться суровыми, их строгость проистекает не из жестокости, а 

из глубокой любви Бога, стремящегося защитить человека от разру-

шительных последствий греха, как отдельного человека, так и всего 

человечества. Божественный закон помогает нам осознать глубину 

нашего духовного падения, наше несовершенство, вызванное грехом. 

Он открывает нам образ совершенного Бога, показывая бесконечную 

пропасть между Его святостью и нашей греховностью. Мы видим 

свою беспомощность, свои слабости и склонности ко греху и пони-

маем, насколько мы далеки от идеала, к которому стремимся. Именно 

это осознание нашего духовного несовершенства подготавливает 

почву для принятия благодати Божией, которая является важнейшим 

элементом на пути к спасению. Именно благодать Святого Духа, из-

литая на верующих через Иисуса Христа, дает силы и вдохновение 

следовать закону. Благодать – это не только прощение грехов, но и 

внутреннее преображение, она помогает преодолевать немощи чело-

веческой природы, наполняет души людей силой и мудростью. Бла-

годать дополняет закон, делая его не тяжким бременем, а источником 



240 
 

силы и надежды. В гармоничном единстве нравственного закона и 

благодати Божией заключается их взаимодополняющее действие, ко-

торое и есть истинный путь к духовному совершенству и спасению. 

Закон указывает путь, благодать дает силы следовать ему, позволяя 

нам преодолевать препятствия и приближаться к Божественному иде-

алу. Это взаимосвязанные принципы, которые в совокупности обра-

зуют целостное учение о пути спасения, пути, требующем как осоз-

нания собственного несовершенства, так и следования Божиим запо-

ведям и принятия Божьей благодати как бесценного дара, помогаю-

щего преодолевать человеческие слабости и следовать по пути добро-

детели и праведности, ведущему к вечной блаженной жизни в Царст-

вии Небесном. 

  



241 
 

 

A F T E R W O R D 

 

Christianity offers a path to eternal life, to a state called the Kingdom 

of Heaven. This is not simply a continuation of our earthly life, but a qua-

litatively different, ontologically higher one level of being. It is a world 

free from pain, suffering, the bitterness of loss and disappointment, a world 

where time, as we understand it, ceases to exist. It is not just an abstract 

concept, but a deeply personal experience of closeness to God, harmony 

with oneself and the world around us. The Kingdom of Heaven is not some 

geographical place, but a spiritual reality accessible to all who sincerely 

strive for it. The inhabitants of this Kingdom are people illuminated by 

Divine grace. Their hearts are open, filled with light and wisdom, they 

radiate kindness and mercy. Their relationships are imbued with deep, un-

conditional love, similar to that which God has for all His creations. In the 

Kingdom of Heaven, true virtues flourish: compassion, justice, honesty, 

empathy, humility. 

The Kingdom of Heaven symbolizes a return to the origins, to the 

original harmony, to the state in which man was created by God. It is a 

search for a deep connection with God, recognition of Him as the center 

and source of all life. The path to the Kingdom of Heaven is a spiritual path 

that requires effort, dedication, overcoming numerous temptations and dif-

ficulties. Faith in God, prayer, good deeds, repentance – all this helps us 

get closer to this ideal state already here, in earthly life. Faith in the King-

dom of Heaven gives us hope, helps us overcome life’s difficulties and 

trials. It becomes a source of strength and inspiration, helping us live a 

more meaningful and harmonious life. Christianity is a path that we walk 

not alone, but in a community of believers, a community of people striving 

for a single ideal, supporting and inspiring each other. This community – 

the Church – helps us overcome difficulties, share joy, and build a more 



242 
 

just and compassionate society, reflecting the ideals of the Kingdom of 

Heaven in our earthly lives. 

Eternal life, in essence, is a continuous, deepening knowledge of Jesus 

Christ, the one true God, as stated in the Holy Scriptures. It is not simply a 

scholarly study of a historical figure, but a living, intimate communion 

with the Son of God, who dwells in the heart of the believer. It is a gradual, 

deep understanding of the nature of Christ, His mission to save humanity 

from sin. It is not only an understanding of the events of Jesus’ life, His 

miracles and teachings, but also a constant sense of His life-giving pre-

sence in the present moment. Eternal life is a sense of the continuous out-

pouring of God’s grace, His love and mercy, which purify and transform 

us from within. It is a constant communion with God in which we find 

peace, bliss, purpose and meaning in life. Moreover, eternal life implies a 

foretaste of future bliss. The Apostle Paul writes with great amazement: 

“Eye has not seen, nor ear heard, nor have entered into the heart of man the 

things which God has prepared for those who love Him” (1 Cor. 2:9). This 

is not simply the absence of death, but a transition to an entirely different, 

infinitely more perfect state of being, surpassing all our earthly ideas about 

happiness and the fullness of life. This path to eternal life presupposes a 

profound transformation of man. As the Apostle Paul says: “Therefore put 

off the old man with his deeds, and put on the new man, which through 

knowledge is being renewed according to the image of Him who created 

him” (Col. 3:9-10). This is a constant process of spiritual growth, a con-

stant striving for a deeper understanding of God and His plans for us, a 

constant striving to get ever closer to Him and to learn His ways. This is 

not a one-time event, but an ongoing process that lasts a lifetime. And this 

continuous process of knowing God and communicating with Him is the 

essence of eternal life. 

The Christian life is a continuous, intense work to restore the image 

of God, lost as a result of the Fall. This is not a one-time act, but a long, 



243 
 

sometimes exhausting process that requires a constant, active struggle with 

our old nature, with the various sinful inclinations and temptations we in-

herited from Adam. The Apostle Paul calls for “put to death the deeds of 

the body” (Rom. 8:13), emphasizing the need for active resistance to these 

internal enemies. It is important to understand that this struggle is not with 

the people around us, but with our own fallen nature, its weaknesses and 

sinful inclinations. Victory in this internal struggle is achieved not only by 

the power of our will, which, being limited and imperfect, will sooner or 

later fail. Here the decisive role is played by the grace of the Holy Spirit – 

Divine help, giving the believer the strength to live righteously, resist 

temptations and overcome sinful inclinations. Without this grace, without 

relying on the power of God, any human effort is doomed to failure, since 

its strength is limited and temptations are endless. This path to restoring 

the image of God begins in our earthly life. However, in this world we do 

not achieve perfect likeness to God. We go through numerous trials, over-

coming difficulties, constantly turning to God for help and support. We 

“sow” spiritual growth in this life in order to “reap” the fruits of our labors 

and efforts in eternity. In earthly life, we constantly strive, gradually ap-

proaching the goal, step by step overcoming obstacles and developing spi-

ritually. Each overcome temptation, each virtuous act, each sincere repen-

tance brings us closer to the desired perfection. True, complete perfection 

is achieved only in eternity, in the afterlife, when we appear before God in 

a perfect image, completely reflecting Divine love, beauty and power. This 

is the ultimate goal of our spiritual path, to which we tirelessly strive. Eter-

nal life is not just existence, but complete unity with God, harmony with 

the Creator and the entire Universe. 

There, in the Kingdom of Heaven, our imperfections will disappear, 

and love and truth will reign. Earthly life is only a temporary stage, a pre-

paration for eternity, a place for sowing spiritual seeds. It is hard work, 



244 
 

requiring constant moral reflection, self-analysis and repentance. Our spiri-

tual essence includes our inner experiences, consciousness, our emotions, 

feelings, thoughts, will. This is the deepest part of us that communicates 

with God and is formed under the influence of His grace. Through prayer, 

study of the Holy Scriptures, participation in the sacraments of the Church 

and good deeds, we nourish and strengthen our spiritual nature, striving to 

increasingly reflect Divine perfection. And this continuous process of dra-

wing closer to God, this search for perfection is the essence of the Christian 

life, the guarantee of our eternal salvation and bliss. 

The human soul is not just a metaphorical expression or a philosophi-

cal idea. It is a real, albeit immaterial entity, endowed by the Creator with 

unique abilities: reason, will and feelings. These components are not just 

separate elements, but inextricably linked parts that interact and comple-

ment each other, creating a unique and inimitable individual portrait of 

each person. We are not only a physical body, but also a complex spiritual 

structure that cannot be fully understood by studying only the body. The 

purpose of the soul is to reflect the divine image, to be a unique mirror in 

which the greatness and perfection of the Creator are revealed. This is an 

active interaction, where a person becomes a co-creator, revealing and de-

veloping the divine potential inherent in him. 

The original state of the human soul was in the image and likeness of 

God. At the moment of creation, the human soul was in perfect harmony 

with three fundamental principles: absolute purity, all-encompassing wis-

dom, and selfless kindness. There was an inseparable connection between 

God and the first man created in His image and likeness. If we consider the 

basic characteristics of the divine nature, such as omniscience, omnipoten-

ce, eternity, unconditional love, and absolute justice, we can assume that 

in the embryonic, original state of the soul, these qualities were present, 

like seeds waiting to blossom. These were not simply imposed qualities, 



245 
 

but an integral part of the very essence of man, part of his original, imma-

culate nature. His existence was a life of absolute harmony with God and 

the world around him. He lived a full life, enjoying the divine grace that 

flowed to him naturally and continuously, like sunlight. It was life in all its 

fullness, unclouded by the shadow of sin, suffering and death. 

This perfection was violated by the original sin. Its deep and multifa-

ceted consequences permeate all aspects of human life, coloring them in 

tragic tones. The world, originally perfect and beautiful, is now stricken 

with suffering, disease, injustice and death. This shadow of the original sin 

falls on human relationships, giving rise to mistrust, selfishness and con-

flicts that tear apart the fabric of society, turning life into a constant strug-

gle for survival. The entire history of mankind, from ancient civilizations 

to modern megacities, appears as an incessant struggle of people with each 

other and with the world around them. In the heart of each person there 

lives an echo of this original fall, reflected in our mistakes, weaknesses and 

inclinations to evil. People have inherited this burden, which does not al-

low them to fully realize their potential and live harmoniously. The bloody 

history of wars, famines, epidemics, injustice – all these are the bitter fruits 

of original sin, silently reminding us of the abyss between man and God. 

However, the Christian faith gives us a ray of light and hope – the idea of 

redemption through Jesus Christ. The death and resurrection of Christ are 

seen as the culmination of divine intervention, as an act of infinite love and 

mercy designed to atone for the sins of all mankind. This sacrifice is the 

foundation of the Christian faith. Through faith in Christ and His sacrifice, 

man is given the opportunity to free himself from the power of sin, to heal 

his corrupted nature, to restore his lost relationship with God, to find spi-

ritual peace and true happiness. This mystery of redemption does not erase 

the consequences of original sin from history, but gives us hope for trans-

formation, spiritual renewal, transformation from a sinful being into a child 

of God, capable of pure love, sincere mercy and spiritual perfection. This 



246 
 

hope is the key to our future life, to the possibility of building a more just 

and harmonious world, where love and mercy will triumph over evil and 

injustice. Faith gives us the strength to fight our sinful nature, to strive for 

the best, and in this fight we find true freedom and spiritual purification. 

It is necessary to emphasize that man’s attempts to save himself, to 

achieve bliss by his own efforts, are doomed to failure. Burdened with sin, 

we are not able to heal ourselves, to restore the lost connection with God. 

Our own righteousness, our attempts at self-improvement are only a drop 

in the sea of our sinfulness. We are too weak and imperfect to change our 

nature on our own, to overcome the innate tendency to sin. Salvation, the-

refore, is not a merit of man, not the fruit of his efforts and achievements. 

It is a priceless gift, a manifestation of the infinite love and mercy of God, 

revealed to the world through Jesus Christ, the Son of God. 

God became incarnate in man, shared our earthly life with us, expe-

rienced all the difficulties and sufferings of human existence. And, finally, 

He sacrificed Himself, died on the cross, taking upon Himself the sins of 

all mankind. His death is an act of self-sacrifice, endless love, and His re-

surrection is the final victory over death, the guarantee of eternal life for 

all believers. However, accepting this gift, this path to salvation, is not a 

passive process. God gives us the desire, the inner aspiration for a righteous 

life, strengthens us in overcoming temptations and obstacles. But we must 

accept this grace, respond to the Divine call, cooperate with God in the 

work of our salvation. God gave us a moral law, which is not just a set of 

rules, but a deep, fundamental principle underlying the very essence of mo-

rality. It is not limited to external rules of behavior, it permeates all spheres 

of human life, defining the boundary between good and evil, justice and 

injustice, love and hate. This law is the voice of our conscience, an internal 

compass that shows us the way in difficult life situations. It awakens com-

passion in us, the desire for justice, the desire to act out of love, and not 

out of selfish motives. It regulates not only our relationships with other 



247 
 

people, but also directs our internal development, helping us to become 

more virtuous, purer, and closer to the Divine ideal. It is not a restriction 

of freedom, but a guiding star that shows the way to true harmony with 

oneself, the world around us, and God. Acceptance of this law, its appli-

cation is not a heavy burden, but a path to liberation, to eternal bliss, which 

is inherent in the very nature of man. 

The moral law serves as a guiding light, illuminating the path of 

righteous living and forming a character that distinguishes good from evil, 

light from darkness. Moreover, the biblical moral law is not simply a 

system of rules prescribing penalties for non-observance. It promises eter-

nal life and forgiveness of sins to those who sincerely strive to follow its 

principles. Although the strict commandments of the law may seem harsh, 

their severity does not flow from cruelty, but from the deep love of God, 

who seeks to protect man from the destructive consequences of sin, both 

as an individual and as a whole. Divine law helps us to realize the depth of 

our spiritual failure, our imperfection caused by sin. It reveals to us the 

image of a perfect God, showing us the endless gulf between His holiness 

and our sinfulness. We see our helplessness, our weaknesses and inclina-

tions to sin, and understand how far we are from the ideal to which we 

strive. It is this awareness of our spiritual imperfection that prepares the 

ground for accepting the grace of God, which is the most important element 

on the path to salvation. It is the grace of the Holy Spirit, poured out on 

believers through Jesus Christ, that gives strength and inspiration to follow 

the law. Grace is not only the forgiveness of sins, but also an internal trans-

formation, it helps to overcome the weaknesses of human nature, fills 

people’s souls with strength and wisdom. Grace complements the law, ma-

king it not a heavy burden, but a source of strength and hope. In the harmo-

nious unity of the moral law and the grace of God lies their complementary 

action, which is the true path to spiritual perfection and salvation. The law 

shows the way, grace gives strength to follow it, allowing us to overcome 



248 
 

obstacles and approach the Divine ideal. These are interconnected princip-

les that together form a complete teaching about the path of salvation, a 

path that requires both the awareness of one’s own imperfections and the 

following of God’s commandments and the acceptance of God’s grace as 

a priceless gift that helps one overcome human weaknesses and follow the 

path of virtue and righteousness that leads to eternal blessed life in the 

Kingdom of Heaven. 

  



249 
 

 

Հ Ի Մ Ն Ա Կ Ա Ն  Գ Ր Ա Կ Ա Ն Ո Ւ Թ Յ Ո Ւ Ն 

 

Աստուածաշունչ Մատեան Հին եւ Նոր Կտակարանաց ըստ ճշգրիտ 

թարգմանութեան նախնեաց մերոց: Համեմատութեամբ եբրայա-

կան եւ յունական բնագրաց, Կոստանդնուպոլիս, 1895։ 

Աստուածաշունչ մատեան Հին եւ Նոր Կտակարանների, Արեւելա-

հայերէն նոր թարգմանութիւն, Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածին, 1994։ 

Գրիգոր Տաթեւացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ձմեռան հատոր, 

Կոստանդնուպօլիս 1740։ 

Գրիգոր Տաթեւացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ամառան հատոր, 

Կոստանդնուպօլիս 1741։ 

Սրբոյ հօրն մերոյ Գրիգորի Լուսաւորչի Յաճախապատում ճառք եւ 

աղօթք, Վենետիկ – Ս. Ղազար 1954։ 

Տեառն Յովհաննու Մանդակունւոյ Հայոց հայրապետի Ճառք, Վենե-

տիկ – Ս. Ղազար, 1836։ 

Տէր-Միքելեան Ա., Հայաստանեայց Սուրբ Եկեղեցու Քրիստոնէակա-

նը. Ձեռնարկ դաւանաբանութեան, Ս. Էջմիածին, 1900։ 

Булгаков С., Православие. Очерки учения Православной Церкви, 

Москва: Терра, 1991. 

Джуссами Л., Сущность христианской нравственности, Милан: 

Христианская Россия, 1980. 

Корзо М. А., Христианская этика // Этика: Энциклопедический сло-

варь, Москва: Гардарики, 2001. 

Преподобный Ефрем Сирин, Избранные творения, Москва, 2007. 

Святитель Феофан Затворник, Что такое духовная жизнь и как на 

нее настроиться? Москва, 2014. 



250 
 

Священномученик Киприан, епископ Карфагенский, Книга о молитве 

Господней, Москва, 2016 

Симфония по творениям преподобного Ефрема Сирина, Москва, 2008 

Симфония по творениям святителя Василия Великого, Москва, 2008. 

Симфония по творениям святителя Григория Богослова, Москва, 

2008. 

Симфония по творениям святителя Иоанна Златоуста, Москва, 

2008 

Творения древних отцов-подвижников, Москва, 2012. 

Bultmann R., Jesus and the Word, New York, 1934. 

Milhaven J. G., Towards a Christian Theology of Morality, Garden City, 

1970. 

Niebuhr R., An Interpretation of Christian Ethics, London, 1935. 

Piper O. A., Christian Ethics, London, Thomas Nelson and Sons LTD, 

1970. 

Ramsey P., Basic Christian Ethics, London, 1953. 

Schnackenburg R., The Moral Teaching of the New Testament, London, 

1965. 

Troeltsch E., The Social Teaching of the Christian Churches, London, 

1931. 

 

  



251 
 

 

 

Ս Ո Ւ Ր Բ Գ Ր Ա Յ Ի Ն  Հ Ղ Ո Ւ Մ Ն Ե Ր Ի  Ց Ա Ն Կ 

 

Ծննդ.1 3.17-19 – (էջ) 7 

 

Ելից 24․7 – 112 

 20․3 – 113 

 20․4-5 – 123 

 20․7 – 133 

 3․14– 135 

 20․8 – 137 

 20․12 – 142 

 20․13 – 144 

 20․14 – 148 

 20․15 – 152 

 20․16 – 153 

 20․17 – 157 

 

Ղեւտ. 22.32 – 135 

  

Բ Օրին. 6.4 – 16 

 5.12 – 112 

 6.6 – 161 

 6.4-9 – 113 

 28.3-4 – 162 

 28.6 – 162 

 28.7 – 162 

 
1 Ե՛ւ մեր բնագրում, ե՛ւ այս ցանկում Հին եւ Նոր Կտակարանների գրքերի 

հղումները տրված են ավանդաբար ընդունված հապավումներով – Ա. Մ.: 

 28.9 – 162 

 28.11-12 – 162 

 28.15-26 – 162 

 30.6 – 161 

 30.19 – 161 

 32.4-6 – 6 

 

Յեսու 22.5 – 14 

 

Գ Թագ. 2.3 – 15 

 

Սաղմ. 13.1 – 122 

 26.1 – 78 

 31.1-2 – 164 

 34.19 – 62 

 50.19 – 96 

 91.16 – 6 

 95.5 – 122 

 103.29-30 – 114 

 

Առակ. 1.7 – 98 

 3.34 – 171 

 12.22 – 153 

 15.27 – 99 

 

Ժող. 2.4-11 – 68 

 

Հոբ 14.4 – 58 

 

Ես. 53.5 – 54 

 

Երեմ. 4.4 – 161 

 17.5 – 80 

 21.8 – 161 

 

Դան. 9.5 – 17 

 

Մատթ. 4.23 – 165 

 5.3 – 165 

 5.4 – 180 

 5.5 – 184 

 5.6 – 188 

 5.7 – 189 

 5.8 – 192 

 5.9 – 194 

 5.10 – 196 

 5.11 – 198 

 6.9 – 134 



252 
 

 6.24 – 142 

 7.25 – 81 

 10.37 – 123 

 11.12 – 208 

 22.40 – 88 

 23.23-25 – 30 

 25.10 – 102 

 

Մարկ. 9.35 – 70 

 16.16 – 57 

  

Ղուկ. 2.52 – 69 

 10.27 – 15 

 12.47-48 – 23 

 18.1 – 96 

 

Հովհ. 4.23-24 – 117 

 7.37 – 188 

 10.38 – 48, 50 

 17.3 – 3 

 

Գործք 2.37 – 64 

 7.51 – 161 

 

Հռոմ. 1.27 – 150 

 3.20 – 43 

 6.4 – 4 

 7.14 – 163 

 7.18 – 31 

 8.7 – 58 

 8.13 – 223 

 8.20-22 – 11 

 8.24 – 73 

 8.26 – 121 

 8.35 – 99 

 8.38.39 – 91 

 10.9-10 – 57 

 12.19 – 186 

 13.10 – 88 

 

Ա Կոր. 2.6-7 – 116 

 2.9 – 4 

 2.9– 223 

 4.7 – 174 

 6.9-10 – 148 

 6.18– 149 

 11.31-32 – 88 

 12.30 – 88 

 13.1-13 – 88 

 13.7 – 89 

 

Ա Տիմ. 1.5 – 88 

 5.22 – 21 

 

Բ Կոր. 7.10 – 180 

 10.5 – 42, 92 

 

Գաղ. 2.21 – 12 

 

Եփես. 2.8 – 57 

 5.3 – 150 

 

Փիլիպ. 2.12-13 – 12 

 3.19 – 130 

 

Կող. 3.5 – 128 

 3.9-10 – 223 

 3.14 – 88 

 

Ա Թես. 5.17 – 96, 118 

 

Եբր. 11.1 – 42, 52 

 

Ա Պետ. 1.22 – 92 

 

Ա Հովհ. 2.16 – 26 

 2.15-17 – 85 

 3.4 – 17 

 3.14 – 88 

 3.15 – 146 

 4.16 – 89 

 5.21 – 127 

 

 

  



253 
 

 

 

Ա Ն Ձ Ն Ա Ն Ո Ւ Ն Ն Ե Ր Ի  Ց Ա Ն Կ 
 

Աբել 159 

Աբրահամ 164 

Ադամ նախահայր 7-11, 58, 223, 

226, 227 

Աթանաս Ալեքսանդրացի 192 

Աստված, Արարիչ (բաց թողնված) 

Ավետիք նկարիչ 255 

Բարսեղ Կեսարացի 59, 64, 70, 80, 

102, 119, 142, 145, 156, 166, 201, 

251 

Գրիգոր Նազիանզացի 5, 76, 134, 

157, 247, 251 

Եւա 8 

Եփրեմ Ասորի 10, 52, 55, 81, 94, 98, 

116, 131, 137, 146, 154, 167, 169, 

177, 182, 191, 195, 251 

Կայեն 159 

Հիսուս Քրիստոս 3, 9, 12, 15, 16, 

34-36, 41, 48-50, 53-55, 57, 62, 64, 

68, 74, 91, 135, 139, 140, 162, 

163, 165, 172, 182, 186-189, 195, 

196, 198, 199, 220, 222, 227, 228, 

230 

Հոբ 136 

Հովհան Ոսկեբերան 65, 89, 90, 95, 

122, 131-133, 156, 158, 171, 185, 

189 

Հովհաննես Ավետարանիչ 64, 88 

Հովհաննես Մկրտիչ 208 

Մամոնա 142 

Մատթեոս 81 

Մեսիա 162 

Մովսես մարգարե 14, 15, 43, 135, 

139, 164, 195 

Նեռ 122 

Պետրոս առաքյալ 64 

Պողոս առաքյալ 4, 6, 10, 21, 73, 

88, 96, 99, 121, 128, 130, 150, 

180, 185, 223 

Սատանա 19, 20, 31, 33, 34, 44-46, 

74, 78, 79, 116, 154, 220 

Սմբատ Գունդստաբլ 255 

Վարդան Այգեկցի 152 

Տիրամայր 218 

Քրիստոս (տե՛ս Հիսուս Քրիստոս) 

 

  



254 
 

 

 

Տ Ե Ղ Ա Ն Ո Ւ Ն Ն Ե Ր Ի  Ե Ւ  Է Թ Ն Ա Ն Ո Ւ Ն Ն Ե Ր Ի  Ց Ա Ն Կ 
 

Գոմոր 150 

Եգիպտոս 113 

Եդեմ 8 

Երուսաղէմ 67, 68 

Իսրայել 112, 113, 161, 162, 195 

Հռոմ 10 

Հրեաներ 104, 112, 139, 140 

Սամարիա 104 

Սինա 15 

Սոդոմ 150 

Քորեբ 112 

 

  



255 
 

 

Բ Ո Վ Ա Ն Դ Ա Կ Ո Ւ Թ Յ Ո Ւ Ն 

 

Առաջաբան ..................................................................................................... 3 

Գլուխ Ա. Մեղքի եւ առաքինության մասին ............................................. 17 

Գլուխ Բ. Հավատի մասին  .......................................................................... 41 

Գլուխ Գ. Հույսի մասին  .............................................................................. 72 

Գլուխ Դ. Սիրո մասին  ................................................................................ 83 

Գլուխ Ե. Տասը պատվիրանների մասին  ............................................... 111 

Գլուխ Զ. Ինը երանիների մասին  ............................................................ 161 

Գլուխ Է. Բնական առաքինությունների մասին .................................... 200 

Գլուխ Ը. Կյանքի նպատակի մասին ........................................................ 213 

Վերջաբան ................................................................................................... 221 

Послесловие ............................................................................................... 232 

Afterword .................................................................................................... 241 

Հիմնական գրականություն ....................................................................... 249 

Սուրբգրային հղումների ցանկ .................................................................. 251 

Անձնանունների ցանկ ................................................................................ 253 

Տեղանունների եւ էթնանունների ցանկ ..................................................... 254 

Բովանդակություն ...................................................................................... 255 

 

 

 

Գրքի կազմին՝ «Պայծառակերպություն» (Ավետարան, ԺԳ դար, Ձեռ. 

ՄՄ հմր 7644, թ. 71բ, նկարիչ՝ Ավետիք, ստացող՝ Սմբատ Գունդստաբլ) 

  



256 
 

 

Արթուր Կորյունի Մաթեւոսյան 
 

 

ԱԿՆԱՐԿ ՔՐԻՍՏՈՆԵԱԿԱՆ ԲԱՐՈՅԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ 

 

 

Խմբագիր՝ Ա. Հակոբյան 

 

 

ՀՀ ԳԱԱ «Գիտություն» հրատարակչություն, 2025 

Երեւան 
 

  

 Համակարգչային ձեւավորումը Ս. Հակոբյան 

 Կազմի ձեւավորումը Ա. Ավետիսյան 

  
   

 

Հրատ. պատվեր № 1415 

Հանձնված է արտադրության՝ 25. 11. 2025 թ.: 

Չափսը՝ 60×84 1/16 : Ծավալը՝ 16,0 մամուլ: 

Տպաքանակը՝ 200 օրինակ: 

 

 

 

 

 

 


